La Parole de Dieu dans la vie du prétre

Imprimer

Imprimer
fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

« Les prétres, serviteurs de I'évangélisation » — Bordeaux, mars 2014

Introduction

Cette méditation sur la Parole de Dieu dans la vie du prétre est soutenue par deux convictions qui m’habitent et dont le
temps qui passe me rend toujours plus persuadé.

La premiére est que le prétre est avant tout un disciple du Seigneur, un envoyé (apdstolos) auprés de la communauté et
des hommes, une personne appelée a un service, a un ministére précis a I'égard de la Parole de Dieu, que les Actes
des apotres définissent la diakonia toQ l6gou (« service de la parole » : Ac 6,4).

La seconde conviction est que la spiritualité du prétre nait de ce qu'il est, de ce qu'il dit, de ce qu'il fait en tant que prétre
dans I'Eglise de Dieu(l). Avec toutes ses sceurs et tous ses fréres baptisés il partage le cheminement a la suite du
Seigneur, mais il tire a la fois sa spiritualité, ou mieux, il nourrit sa vie spirituelle également a travers tout ce qu'il opére
en tant que prétre. Son action de prétre (la présidence de I'eucharistie et de la communauté, la prédication de la Parole,
'administration des sacrements, etc.) est en mesure de le former comme « homme spirituel ». Il n'a donc a chercher
aucune spiritualité particuliere, qu'il déduirait de certaines figures de saints ou de formules étranges, aujourd’hui en
vogue, comme la « spiritualité diocésaine » ou « la spiritualité de la charité pastorale » : ce que le prétre accomplit en tant
gue prétre constitue toujours aussi sa propre sanctification.

Animé par ces deux convictions, je voudrais maintenant développer ma méditation en deux temps :

1. Le prétre comme homme « confié a la Parole »

2. Le prétre comme « ministre de la Parole ».

1. Le prétre « confié la Parole »

Pour qui connait le Nouveau Testament, il apparait évident que I'expression « confié & la Parole » n’est pas de moi, mais
gu’elle se trouve dans les Actes des apdtres. Elle est mise dans la bouche de Paul au moment du discours d’adieux qu’il
adresse a Milet aux « presbytres » (voir Ac 20,17.28) de I'Eglise d’Ephése, avant sa derniére montée a Jérusalem. Aprés
avoir prononcé des paroles qui avaient la saveur d’'un testament, aprés avoir annoncé la fin prochaine de sa course et
avoir exhorté ses interlocuteurs a veiller sur eux-mémes et sur le troupeau qui leur a été confi€, Paul les salue par ces
mots :

Et & présent je vous confie a Dieu et a la Parole de sa grace (paratithemai hymas t6 thed kai t6 16go tés charitos autod),
qui a le pouvoir de batir I'édifice et de procurer I'héritage parmi tous les sanctifiés (Ac 20,32).

Les « ministres de la Parole », comme Luc les définit dans le prologue de son Evangile fyperétai tod I6gou: Lc 1,2), sont
confiés a la Parole de Dieu. Certes, la Parole de Dieu leur est confiée, mais en premier lieu et surtout ce sont eux-
mémes qui sont confiés a la Parole, portés par la Parole, qui est une réalité « vivante, efficace et plus incisive qu'aucun
glaive a deux tranchants » (He 4,12), qui a le pouvoir de sauver la vie (voir Jc 1,21), qui est « une force de Dieu » (
dynamis theoQ: Rm 1,16). Etre confiés a cette Parole signifie pour les prétres accepter qu’elle exerce sa seigneurie sur
eux, que leurs vies en regoivent leur articulation ; plus encore : puisque la Parole s’est faite chair en Jésus (voir Jn 1,14),
qui a été homme comme nous, étre confié & la Parole implique d’adhérer personnellement au Seigneur Jésus, I'Evangile
vivant qui a cheminé sur notre terre et qui est présent aujourd’hui comme Ressuscité dans I'histoire des hommes.

Mais, plus précisément, comment les prétres sont-ils confiés a la Parole ? A travers I'écoute assidue de la Parole et, par
conséquent, a travers la réalisation, la mise en pratique de cette méme Parole.

a) L'écoute de la Parole

Chague croyant, et donc également le prétre, est avant tout un auditeur de la Parole, parce que « la foi nait de I'écoute » (
fides ex auditu : Rm 1,17). Ce n’est pas un hasard si, dans I’Ancien Testament, le commandement par excellence est : «
Ecoute, Israél ! » (Shema' Jisra’el: Dt 6,4), qui est confirmé et renouvelé par la voix du Pére concernant le Fils transfiguré
entre la Loi et les Prophétes : « Ecoutez-le ! » (Mc 9,7). Dans la foi juive, et par conséquent dans la foi chrétienne,
'écoute est la premiére opération requise pour entrer en communion avec Dieu. Dieu parle, et si 'homme accueille sa
Parole, c’est-a-dire s'il écoute et obéit (souvenons-nous qu’en hébreu le méme verbe, shama’, désigne a la fois ces deux
réalités), alors il devient croyant, il répond a Dieu en mettant en pratique sa Parole. Pour résumer a I'extréme, on pourrait
dire que si, pour Dieu, « au commencement était la Parole » (Jn 1,1), pour 'homme, « au commencement est I'écoute » !
Nous ne pouvons pas oublier a cet égard les paroles dites par Dieu, et dont Jérémie rapporte le témoignage, sur le
primat de I'écoute par rapport a toute action de culte : « Je n’ai rien dit ni rien prescrit a vos péres, quand je les fis sortir du
pays d’Egypte, concernant I'holocauste et le sacrifice. Mais voici ce que je leur ai ordonné. “Ecoutez ma voix !” » (Jr 7,22-
23). Ces affirmations sont reprises ailleurs de maniére plus synthétique encore : «couter vaut mieux que le sacrifice »
(1S 15,22). Ecouter Dieu, en effet, signifie le connaitre, entreprendre un processus par lequel, en accueillant sa Parole,
on connait ce gqu’il veut que nous connaissions de lui. Il faut le dire clairement : pour connaitre Dieu, il n’existe aucune
autre voie en dehors de I'écoute. Nous pouvons chercher Dieu, enquéter a son sujet, mais ce n'est que s'il leve le voile,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 7


https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#

s'il se révéle et s'il nous parle que nous parvenons a le connaitre en vérité ; sinon nous risquons de le connaitre de
maniére erronée, selon nos désirs, nos projections, ou simplement « par oui-dire » (Jb 42,5). Oui, pour tout disciple de
Jésus, le primat va a I'écoute de Dieu qui appelle, qui choisit, qui parle, qui envoie...

Et c'est de la connaissance de Dieu, et d’elle seule, que peut naitre et grandir I'amour pour lui. En prolongeant le
raisonnement de I'apdtre Paul (voir Rm 1,17), on pourrait formuler 'adage suivant : fides ex auditu, scientia ex fide, amor
ex scientia (la foi vient de I'écoute, la connaissance de la foi, I'amour de la connaissance). Mais ce n'est la rien d’autre
que la dynamique inscrite dans le commandement Shema' Jisra’el (Dt 6,4-5) déja cité :

- « Ecoute, Israél » : €coute est a la base.

- « Le Seigneur est notre Dieu » : de I'écoute nait Idoi.

- « Le Seigneur est un » : la foi provoque laconnaissance.

- « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu » : tout le mouvement débouche sur #mour, seule véritable confirmation de
l'authenticité de ce chemin.

Or si I'écoute est un devoir absolu pour tout disciple, pour le prétre, qui doit tirer de cette écoute I'annonce, la
proclamation, elle devient plus décisive encore. Pour indiquer cette nécessité incontournable, j'ai recours a une célébre
figure esquissée par le prophéte Isaie : celle du Serviteur du Seigneur, I"eved Adonaj décrit dans les quatre « chants »
auxquels il donne le nom (voir Is 42,1-9; 49,1-7; 50,4-11; 52,13-53,12). Ce Serviteur anonyme est vraiment une figure
prophétique de celui qui annonce, du prédicateur de la Parole de Dieu: il est « élu» (Is 42,1 ; Mt 12,18), c’est un «
serviteur de la Parole » (voir Lc 1,2) appelé a proclamer la Parole (voir Is 42,3-4; 61,1-2; Lc 4,18-19), et, pour cette
raison méme, une figure exemplaire du Christ et de toute personne appelée a annoncer la Parole. Le Serviteur a une
mission bien précise : « apporter I'enseignement aux nations » (voir Is 42,1), « apporter le salut aux extrémités de la terre »
(voir Is 49,6), « adresser la parole aux opprimés » (voir Is 50,4). Mais cette mission s’enracine dans sa disponibilité a
I'écoute, comme il le déclare lui-méme :

Le Seigneur, le Seigneur m'a donné une langue de disciple pour que je sache apporter a |'épuisé une parole de
réconfort. Il éveille chaque matin, il éveille mon oreille pour que j'‘écoute comme un disciple. Le Seigneur, le Seigneur m'a
ouvert l'oreille, et moi je n'ai pas résisté, je ne me suis pas dérobé (Is 50,4-5).

Oui, le Serviteur du Seigneur, le prédicateur de la Parole, de la bonne nouvelle, pour étre réellement tel et habilité & cette
mission, est avant tout un auditeur quotidien ; il se laisse ouvrir, creuser, trouer l'oreille par Dieu afin de pouvoir écouter
cette Parole qu'il devra porter jusqu’aux peuples les plus lointains. De la méme maniére, le prétre également, serviteur
de la Parole, est avant tout un auditeur de la Parole, qui se laisse atteindre, pénétrer, mesurer par elle. Son devoir
premier est celui d'accueillir, de conserver et de réaliser la Parole : ce n’est qu'ainsi qu’il sera autorisé a la communiquer
a ceux auprées desquels il est envoyé par le Seigneur.

Et cela nous améne a un probleme délicat. Le prétre écoute et accueille certes la Parole également pour I'annoncer :
dans ce processus il est donc normal qu’il accorde de l'attention a la possibilité de sa communication et de sa
transmission, qu’il se prépare au moment ou il devra I'annoncer. Mais malheur a lui s'il n’accueille pas la Parole pour lui-
méme, en ne se sentant pas lui aussi disciple, mais en pensant exclusivement aux autres : cela équivaudrait non
seulement & « laisser tomber la Parole de Dieu » (voir 1S 3,19) a c6té et non dans son cceur, mais également a profaner
la Parole, instrumentalisée en vue de la prédication de celui qui ne s’en reconnait plus esclave, « plié » par la Parole
méme qui tombe sur lui (voir Jr 1,2 ; Ez 1,3; Lc 3,2). On trouve un avertissement contre cette attitude dans une
affirmation de Grégoire le Grand & propos de sa lecture de I'Ecriture pour les autres et avec les autres :

Bien des passages du texte de la sainte Ecriture, que je n’ai pu comprendre seul, m’ont livré leur sens en présence de
mes fréres (coram fratribus meis positus intellexi) ... Je me suis rendu a I'évidence que l'intelligence m’était donnée par
leur intermédiaire ... J'apprends, grace a vous, ce que j‘enseigne au milieu de vous ; j'entends avec vous ce que je dis(2).

Si Jésus disait : « Je garde la Parole de Dieu » (Jn 8,55), « Je suis toujours a I'écoute du Pére » (voir Jn 8,26 ; 15,15), le
prétre devrait d’autant plus tenter de le dire, pour étre véritablement « confié & la Parole » ! Etre confié & la Parole
n'exprime pas un souhait, une possibilité parmi d’autres, mais bien un engagement, une assiduité avec les saintes
Ecritures qui la contiennent(3) : une assiduité faite de lecture (lectio), d’approfondissement méditatif du texte (meditatio),
de priére (oratio), d’expérience quotidienne vécue sous le jugement de la Parole de Dieu (contemplatio). Ce n'est
gu'ainsi que le prétre s’approprie la pensée du Christ, de maniére a pouvoir dire avec I'Ap6tre : « Nous avons la pensée
du Christ » (noQn Christod échomen: 1Cor 2,16).

Je veux ici rappeler un texte que celui qui était alors le cardinal Joseph Ratzinger adressait en 2001 au Conseil des
Conférences épiscopales européennes :

Il n'est pas nécessaire que I'évéque [ou le prétre] soit un spécialiste en théologie, mais il doit étre un maitre de foi. Cela
suppose qu'il soit en mesure de reconnaitre la différence entre la foi et la réflexion sur la foi : en d’autres termes, il doit
posséder le sensus fidei ... En bref, on pourrait dire que le discernement entre le donné de la foi et la réflexion sur la foi
est de sa compétence. Mais comment peut-on obtenir ce don du discernement ? La condition fondamentale pour la
capacité de discernement consiste dans le sens de la foi, qui devient ceil ; le sens de la foi se nourrit de la pratique de la
foi, et I'acte fondamental de la foi est la relation personnelle avec Dieu : « avec le Christ, dans I'Esprit, vers le Péere » ...
Quels sont les modes les plus importants de cette relation personnelle active avec Dieu ? Le mode fondamental d’'une
relation personnelle est I'entretien, le dialogue. Il serait pourtant insuffisant de dire que I'entretien avec Dieu se nomme
priere, parce que le dialogue exige la réciprocité : non seulement notre parole, mais aussi notre écoute. Sans écoute, le
dialogue se réduit & un monologue. Voila pourquoi nous écoutons la voix de Dieu en écoutant sa Parole qui nous est

Monastero di Bose - Pagina 2 di 7



offerte dans la sainte Ecriture. Je suis en effet convaincu que la lectio divina est I'élément fondamental dans la formation
du sens de la foi et par conséquent I'engagement le plus important pour un évéque [ou un prétre] maitre de la foi ... La
lectio divina est écoute de Dieu qui nous parle, qui me parle. Cet acte d'écoute exige donc une véritable attention du
cceur, une disponibilité non seulement intellectuelle, mais intégrale, de tout 'homme. La lectio divina doit étre
guotidienne, elle doit étre notre nourriture de chaque jour, parce que ce n'est qu’ainsi que nous parvenons a apprendre
qui est Dieu, qui nous sommes, ce que signifie notre vie en ce monde(4).

Jean-Paul Il, lui aussi, a plusieurs reprises a eu des parole éclairantes sur le rapport entre le ministere et la Parole de
Dieu. Dans I'exhortation apostolique Pastores dabo vobis, il écrivait :

Le prétre devra étre le premier a croire a la Parole dans la pleine conscience que les paroles de son ministére ne sont
pas « siennes », mais de Celui qui I'a envoyé. De cette Parole, il n’est pas maitre : il en est le serviteur. De cette Parole, il
n'est pas I'unique possesseur : il en est le débiteur a I'égard du peuple de Dieu. C’est justement parce qu'il évangélise,
et pour qu'il puisse évangéliser, que le prétre, comme I'Eglise, doit prendre de plus en plus conscience du besoin
permanent qu’il a d'étre évangélisé ... La lecture méditée et priante de la Parole de Dieu (lectio divina), en écoutant avec
humilité et amour Celui qui parle, est un élément essentiel de la formation spirituelle au ministére presbytéral(5).

Ailleurs, Jean-Paul Il a exhorté avec une grande audace tous les chrétiens a pratiquer la lectio divina ; une invitation qui
concerne a plus forte raison les prétres :

Il est nécessaire que I'écoute de la Parole devienne une rencontre vitale, selon I'antique et toujours actuelle tradition de
la lectio divina, permettant de puiser dans le texte biblique la parole vivante qui interpelle, qui oriente, qui faconne
I'existence(6).

Mais ces paroles tirées du magistére ne sont rien d’autre qu’'une réactualisation de I'appel de Paul & Timothée : «
Consacre-toi a la lecture, a I'exhortation, a I'enseignement » (1Tm 4,13) ; en d’autres mots, c’est de I'assiduité a la lectio
que le prétre tire sa capacité d’exhorter et d’enseigner avec autorité.

b) La réalisation de la Parole

L’écoute de la Parole, comprise dans toute sa profondeur qu’'on vient d’évoquer, doit devenir réalisation obéissante.
Jésus a décrit avec une extréme attention et une abondance de détails ce qui advient de la Parole qui, semée avec
largesse, peut ne pas étre accueilli par ces auditeurs qu'il a identifié & des terrains foulés au pied, rocheux ou encombrés
d’'épines (voir Mc 4,1-7.13-19). N'oublions pas que, selon le mode de penser biblique, c’est dans la mesure ou elle est
réalisée, observée, que la Parole est écoutée : s'il n'y a pas de réalisation, il 'y a pas non plus d'écoute. En effet,
lorsqu’il y a écoute sans obéissance concréete a la Parole, l'issue est celle d'un caeur incirconcis, pour employer les mots
des prophétes (voir Jr 6,10 ; Ez 44,9) ; on aboutit & la « sclérocardie », selon les termes du Nouveau Testament (voir Mc
10,5 ; 16,14), la maladie par suite de laquelle le cceur s’endurcit, devient « calleux » et insensible.

Dailleurs, nous le savons bien pour en avoir fait I'expérience : quand on commence a vivre comme on pense, et non
comme la Parole de Dieu I'exige, on finit peu a peu aussi par penser comme on vit, par ne plus écouter la Parole de
Dieu. C’est la une expérience spirituelle pleine de tristesse, car elle conduit de fait & s'auto-exclure de la béatitude
prononcée par Jésus : « Heureux ceux qui écoutent la Parole de Dieu et I'observent » (Lc 11,28), et elle se traduit par
l'impossibilité & connaitre Dieu. Or lorsque manque la connaissance de Dieu (da‘at Elohim: Os 4,1; 6,6), cette
connaissance que les propheétes attendaient des prétres (voir Os 4,4-6) et que I'Apdtre considére si essentielle a (voir
Rm 11,34 ; 1Co 2,10-12), le prétre n’est pas habilité & exercer sa fonction. Alors, au jour du jugement, quand le prétre se
vantera de l'avoir écouté et d’avoir fait eucharistie avec lui, le Seigneur devra lui dire : « Eloigne-toi de moi, toi qui
commets l'injustice : je ne t'ai jamais connu ! » (voir Lc 13,26-27)...

Attention donc a la schizophrénie entre le dire et le faire, a la dichotomie entre I'annonce et la réalisation concréte dans
la vie. Il est certes impossible de ne laisser aucun écart entre ces deux réalités, car nous ne sommes, en tant
gu’humains, jamais capable de réaliser pleinement le bien, sans tomber dans le péché — la pleine correspondance entre
la prédication et la vie ne s’est donnée que dans la personne de Jésus —; mais il nous faut maintenir une tension afin
gue ce gque nous annongons résonne toujours comme un jugement pour chacun de nous : si cela ne se produit pas, la
schizophrénie que nous vivons deviendra une pathologie a laquelle nous nous habituerons, dont les conséquences
seront des formes maladives dans notre vie spirituelle, et t6t ou tard, également au niveau psychique et parfois méme
somatique. Comment oublier que Jésus a prononcé un jugement net : « Malheur & vous ! », contre ceux qui, « assissur la
chaire de Moise, ... disent et ne font pas », qui « lient de pesants fardeaux et les imposent aux épaules des autres, mais
eux-mémes se refusent a les remuer du doigt » (voir Mt 23,2-4) ? Et comment oublier les mots de I'Apétre : « Toi qui
connais la volonté de Dieu, toi qui es instruit par la Loi, ... et te flattes d'étre toi-méme le guide des aveugles, la lumiére
de qui marche dans les ténébres, eh bien ! pourquoi enseignes-tu a autrui, et ne t'enseignes pas toi-méme ? ... Ainsi, a
cause de toi, “le nom de Dieu est blasphémé parmi les nations” » (voir Rm 2,18-19.21.24) ?

Assurément, il y a scandale (ainsi qu'un considérable étonnement de notre part) lorsqu’on constate la disproportion
existant entre le message a précher et le messager qui doit le précher; a la fois, pourtant, la conscience d'étre «
collaborateur de Dieu » (voir 1Co 3,9), d’avoir été envoyé avec l'aide de la « grace qui suffit toujours » (voir 2Co 12,29)
doit rendre le prétre responsable, en le fortifiant dans son combat quotidien pour mettre la Parole en pratique.

Cette dialectique entre I'écoute et la réalisation de la Parole que I'on désire communiquer aux autres est admirablement
résumée dans un passage du décret conciliaire Presbyterorum ordinis :

Ministres de la Parole de Dieu, [les prétres] la lisent et I'écoutent tous les jours pour I'enseigner aux autres ; s'ils ont en
méme temps le souci de I'accueillir en eux-mémes, ils deviendront des disciples du Seigneur de plus en plus parfaits,

Monastero di Bose - Pagina 3 di 7



selon la parole de I'ap6tre Paul a Timothée : « Applique-toi, donne-toi tout entier, pour que tous puissent voir tes progres.
Veille sur toi-méme et sur ton enseignement, que ta persévérance s'y révéle ; car c'est en agissant ainsi que tu te
sauveras toi-méme avec ceux qui t'écoutent » (1Tm 4,15-16)(7).

2. Le prétre, « ministre de la Parole ¢8)

Venons-en maintenant au deuxiéme versant de ma réflexion. Si le prétre est confié, livré a la Parole, la Parole a son tour
lui est livrée et il doit 'annoncer a la communauté du Seigneur : il est donc « ministre de la Parole ». Dans la lettre
apostolique Pastores dabo vobis de Jean-Paul Il, on lit :

Le prétre est, avant tout, ministre de la Parole de Dieu, il est consacré et envoyé pour annoncer a tous I'Evangile du
Royaume, en appelant tout homme a '« obéissance de la foi » (Rm 1,5) et en amenant les croyants a une connaissance
et & une communion toujours plus profondes du mystere de Dieu révélé et communigqué a nous en Christ(9).

Oui, le prétre est un croyant a qui « le mystére du Royaume de Dieu a été donné » (Mc 4,11), a qui « il a été donné de
connaitre les mystéres du Royaume des cieux » (Mt 13,11) : c’est donc a lui qu'est confié 'annonce de I'Evangile, cette
bonne nouvelle qu'il est appelé a mettre en pratiqgue dans sa vie, par sa présence parmi les croyants, par ses paroles,
par ses actions.

Je voudrais toutefois m’arréter en particulier sur 'annonce, sur la prédication de I'Evangile en tant qu’action premiére du
prétre(10). Avant d’entrer dans le vif du sujet, je citerai un passage de I'ap6tre Paul, tiré du prologue de la lettre aux
Romains (voir Rm 1,1-5), qui exprime selon moi en quelques versets les éléments essentiels a la prédication chrétienne :

un service rendu au Seigneur « Paul, serviteur du Christ Jésus »

un appel de la part de Dieu « par vocation »

une mission de la part de Dieu « envoyé »gpoéstolos)

un choix réalisé par Dieu « mis a part »

un message « I'Evangile de Dieu »

une tradition « promis par les prophétes dans les saintes Ecritures »
un objet « concernant son Fils, né, mort et ressuscité »

une gréce « la grace de la mission (de I'apostolat) »

un but « pour I'obéissance de la foi »

des destinataires « tous les peuples ».

Il faut dire immédiatement que dans le ministere de la Parole est condensé ce qu’est le prétre en vérité : en effet, c’est la
gu'apparait sa vie spirituelle, son rapport avec le Seigneur, avec la Parole et avec la communauté. Ayant cette forte
conviction, je dois reconnaitre que je suis parfois agacé lorsque j'entends des expressions comme « préparer 'homélie
»... Bien s0r, 'homélie doit &tre préparée, mais elle doit surtout dériver de I'assiduité du prétre avec les saintes Ecritures

; elle découle du fait que le prétre a fait de la Parole sa nourriture quotidienne, qui alimente sa propre foi ; elle provient
du fait d’étre évangélisé, croyant, et donc en mesure d'évangéliser et de parler : «credidi, propter quod locutus sum » (Ps
115[116],10), chante le psalmiste repris par I'Apétre (voir 2Co 4,13). En ce sens, ces paroles de Karl Rahner sont encore
trés actuelles :

La Parole de Dieu dans la bouche du prétre vide de foi ou de charité est un jugement plus terrible que tout mauvais
exercice de versification et que tout bavardage poétique dans la bouche d'un poéte qui n’en est pas un. Car c’est déja un
mensonge et un jugement sur ’homme, lorsqu'’il parle sans exprimer ce qui est en lui. Mais combien n’est-ce pas plus
vrai encore, lorsque lui, étant sans Dieu, parle de Dieu. Ce que [le prétre] dit reste Parole de Dieu. Mais a lui s’applique
la parole : €x ore tuo te judico, serve nequam ! » (Lc 19,22)(11).

Le prétre devra donc s'interroger sur sa foi et sur son incrédulité chaque fois qu’il se met devant la Parole de Dieu et il
devra répéter son acte de foi face a elle, en demandant I'aide de I'Esprit saint, qui est toujours donné a celui qui en fait la
demande au Seigneur (voir Lc 11,13).

Mais qu’est-ce que la prédication ? C’est I'effort fait pour qu’émerge des Ecritures la Parole de Dieu qu’elles contiennent

; c'est 'opération par laquelle le ministre autorisé, le lecteur (ho anaghindskon: Ap 1,3), en lisant le texte des Ecritures,
livre aux auditeurs la Parole de Dieu ; c’est une action de Dieu et de I'homme, appelé par lui et constitué apdéstolos,
envoyé, messager. Dans la puissance de I'Esprit saint, qui accompagne toujours la Parole — parce que la Parole (davar)
et 'Esprit (ruach) de Dieu n’agissent jamais I'une sans l'autre, puisque I'une est corrélative a I'autre (voir aussi Ep 6,17 : «
le glaive de I'Esprit, c'est la Parole de Dieu »)(12) —, lorsque I'Ecriture est lue, la Parole de Dieu ressuscite, résonne par
l'intermédiaire du prédicateur et peut atteindre le coeur des croyants : le prédicateur prononce des paroles humaines,
dans un langage humain, mais la Parole de Dieu y est présente ! Voila un grand mysteére : le ministére de la Parole de
Dieu est confié a de pauvres hommes, mais il est doté d'autorité, d’exousia par la grace de Dieu. Du reste, Jésus en
personne a promis et a donné aux Douze la dynamis et I'exousia afin qu'ils préchent 'Evangile avec efficacité (voir Lc
9,1;24,49).

Martin Luther a écrit : « La ol I'Evangile est préché de maniére authentique et avec sincérité, |a se trouve le royaume du
Christ. La ou il y a la Parole, la se trouve I'Esprit saint, a la fois en celui qui annonce et en celui qui écoute »(13). Le
prédicateur a pour tache le « ministére de la Parole »diakonia toQ l6gou: Ac 6,4) — et le prétre doit se rappeler qu'il s’agit
l& du premier service gu'il lui appartient d’accomplir, fidéle a I'affirmation de Pierre : « Nous resterons assidus a la priére et
au service de la Parole » (Ac 6,4) — mais il est toujours impliqué également dans le glorieux « ministere de I'Esprit » (
diakonia tol pneumatos: 2Cor 3,8), selon I'expression qu’emploie Paul pour définir le ministére de la prédication de la
nouvelle alliance. C'est la descente de I'Esprit saint qui provoque, chez les apétres, la capacité de parler au matin de

Monastero di Bose - Pagina 4 di 7



Pentecote (voir Ac 2,1-12), mais c'est aussi la prédication de Pierre, I'apbtre investi des énergies de I'Esprit, qui
provoque la descente du Saint-Esprit sur les fidéles qui écoutent la Parole (voir Ac 10,36-44). En bref, Dieu communique
sa Parole dans I'Esprit saint et, dans la Parole, il transmet son Saint-Esprit. A ce propos, Louis Bouyer écrivait avec
intelligence : « L’inspiration de la Parole comme annoncée, & plus forte raison du livre, comme devant étre lu dans
'assemblée cultuelle, ne doit jamais étre concue comme séparée ou séparable de I'inspiration du saint Esprit, toujours
actuelle et vivante, qui porte le peuple, avant tout dans sa priere unanime, vers I'accomplissement de son espérance
»(14).

Dans le prédicateur, en tant qu'« ambassadeur du Christ » (voir 2Co 5,20), en tant que personne a travers laquelle le
Christ agit (voir Rm 15,18), c’est donc Dieu qui exhorte, qui parle, aujourd’hui encore ; dans le prédicateur en tant qu'«
intendant des mysteres de Dieu » (1Co 4,1), Dieu se révéle et sanctifie ceux qui adhérent a lui. De cette maniére, les
croyants recoivent de ceux qui en ont l'autorité dans I'Eglise, des prétres, « non une parole d’hommes, mais la Parole de
Dieu, qui agit en ceux qui croient» (vor 1Th 2,13). Le prédicateur aura & se souvenir que les mots qui sortent de sa
bouche doivent toujours étre des « paroles pleines de grace » (Lc 4,22), des « paroles accompagnées de grace » (voir Col
4,6) ; il ne devra pas craindre de prononcer des mots contenant la Parole de Dieu, qui est I'épée de I'Esprit (voir Ep
6,17), ni de faire de sa bouche comme une épée tranchante (voir Is 49,2 ; Os 6,5 ; He 4,12).

Mais que doit précher le prétre ? Et comment doit-il précher ?

a) Précher le Christ aujourd’hui & une communauté précise

Avant tout, le prétre ne doit pas précher ses propres idées, mais uniquement la Parole de Dieu, non d’autres paroles(15)

: s'il est « plié » par la Parole, s'il demeure dans la Parole du Seigneur (voir Jn 8,31), alors, comme Jean le Baptiste, il
saura se limiter & faire signe, a enseigner le Christ. Le Baptiste est une figure exemplaire pour le prédicateur, car il sait
dire : « Non pas moi, mais lui, le Seigneur » (voir Jn 1,19-34 ; 2,27-30) ; il n'exige aucun regard pour soi, il ne séduit et ne
retient personne, mais il indique le Seigneur et invite a se mettre a sa suite a lui, en préchant uniquement sa Parole.
Combien de prédicateurs, par contre, se préchent eux-mémes — contrevenant a lI'avertissement paulinien : « Ce n'est pas
nous que nous préchons, mais le Christ Jésus, Seigneur » (2Co 4,5) —, combien sont ceux qui, hier, s’exercaient dans
l'art de I'« éloquence sacrée », et déploient aujourd’hui un art oratoire imbu de culture raffinée et parfois de langage
incompréhensible (d’autant plus applaudi qu’il est incompréhensible !): ceux-ci séduisent tout le monde mais ne
convertissent personne ! Non, le prédicateur authentique préche le Christ, et le Christ seulement, sans jamais faire
confiance a ses propres moyens, a ses instruments, & son intelligence, mais en invoquant toujours le Saint-Esprit et sa
puissance. Le prédicateur doit s’oublier lui-méme, il doit tenir le regard fixé sur Jésus (voir He 12,2), il doit garder ses
yeux ouverts a la Parole et rendre son coeur docile a I'Esprit : de cette maniére il recevra du Seigneur la force de précher
avec sérieux, dans la conscience de son ministére, dans la foi en I'Esprit saint qui accompagne toujours la Parole du
Seigneur, la Parole adorée et accueillie avec un cceur large et bon (voir Lc 8,15).

Le cardinal Walter Kasper a écrit :

La tache de la prédication est de répandre la lumiére de la vie dans les ténebres du monde, d'introduire la lumiére dans
la vie des hommes et de révéler le véritable sens des choses et de la vie ... La prédication cherche a interpréter les
expériences de la vie et d’en dévoiler le sens authentique. C’est la un service pastoral d'importance vitale et un service
grace auquel les hommes ont la vie et 'ont en abondance (voir Jn 10,10). Entendu de cette maniére, I'Evangile est un
heureux message, qui éclaire la vie et la remplit de joie. Il peut représenter une lumiére pour nos pas le long des routes
sombres de la vie (voir Ps 119,105)(16).

Oui, le prétre est appelé a étre, a travers ses paroles, et plus encore au travers de sa vie tout entiére, un témoin de
I'Evangile parmi les hommes : c’est a cela que le conduit I'écoute de la Parole de Dieu contenue dans les saintes
Ecritures, une Parole que, chaque jour, il doit écouter, méditer, contempler et mettre en pratique. En d’autres mots, le fait
gu’il est confié a la « Parole de vie » (Ph 2,16 ; voir Ac 5,20 ; 7,38), en en étant a la fois ministre, se manifeste dans une
vie selon I'Evangile. C’est 1a en effet la grande responsabilité attribuée au prétre : la crédibilité de la communication de
Dieu et de Jésus Christ auprés des hommes dépend étroitement de la crédibilité de son messager. Pour lui résonne
chaque jour, avec une urgence toute particuliére, I'avertissement du Seigneur Jésus : « Qui vous écoute m’écoute » (Lc
10,16).

Enfin le prédicateur doit étre conscient que I'homélie est une opération prophétique qui prolonge la Parole en la
traduisant dans l'aujourd’hui d’'une communauté pour en orienter la foi et la priere, c’est-a-dire la réponse cultuelle et
existentielle adressée au Dieu qui lui parle. Il est appelé a annoncer, dans la force de I'Esprit, la Parole qui a le pouvoir
d’édifier la communauté (voir Ac 20,32), en faisant de I'homélie une « manifestation de la vérité » (2Co 4,2) qu'est le
Christ lui-méme. En effet, « le Christ est présent dans son Eglise, de maniére spéciale dans les actions liturgiques ... Il est
présent dans sa Parole, puisque c’est lui qui parle quand dans I'Eglise on lit la sainte Ecriture »(17). Il faut donc que le
ministre de la Parole se fasse docile au passage de I'Esprit qui le rend prophéte et 'améne a réaliser dans son
assemblée ce que fit Jésus dans la synagogue de Nazareth : « Aujourd'hui s'accomplit & vos oreilles ce passage de
I'Ecriture » (Lc 4,21)(18). La parole de I'Ecriture est toujours adressée comme une parole audible et vivante aujourd’hui &
un « vous » déterminé, 'assemblée réunie au nom du Seigneur en un temps et un lieu précis. En se faisant I'intermédiaire
de cette communication, le prédicateur engage et exprime son propre ministére presbytéral, qui est essentiellement
ministére de la Parole.

b) Une prédication animée par la passion, qui exprime la foi, 'amour et I'espérance
Pour en venir au « comment » de la prédication, je crois que le prétre doit étre animé depassion, de sorte a exprimer

Monastero di Bose - Pagina 5 di 7



dans I'homélie sa conviction (foi), son attachement au Christ (amour), son espérance du Royaume.

Avant tout, les mots prononcés par le prédicateur doivent absolument naitre d'une foi assurée (voir encore Ps
115[116],10) : le prédicateur doit avoir la foi, y étre fermement attaché, pour annoncer la bonne nouvelle qui est une
invitation a la foi et pour confirmer dans la foi ses fréres et ses sceurs. Il faut le dire clairement : I'autorité, I'exousia d’'un
prétre dépend dans une large mesure de sa foi comme adhésion au Seigneur et comme foi dans la Parole de Dieu. Si le
prétre n’a pas, lui-méme, foi dans la Parole de Dieu, comment pourra-t-il la communiquer aux autres ? Oui, la faiblesse
de la foi déprime la prédication et Iui 6te son autorité, la rend non performative, incapable de faire sentir aux auditeurs
que, dans les paroles humaines du prétre, est présente la Parole méme de Dieu, par grace et par don du Saint-Esprit
toujours invoqué. Il faudrait toujours se souvenir, & cet égard, de ce que les foules disaient de Jésus : « Il parle avec
autorité (exousia), et non pas comme les scribes » (voir Mc 1,22 ; Mt 7,28), c’est-a-dire ceux qui font de la religion un
simple métier... En ce sens, la préparation de I'homélie de la part du prétre ne doit jamais partir de la question : « Que
dois-je dire a I'assemblée ? » Non, elle doit en revanche naitre de I'écoute de la Parole contenue dans les Ecritures lues
et méditées, et, par conséquent, partir de la question : « Que me dit cette Parole ? » Sans cette implication, sans cette
adhésion, sans cette blessure personnelle infligée par la Parole, la prédication ne nait pas de la foi et se révele tres
affaiblie(19).

Le prédicateur doit également manifester sa passion, son amour fort et intense pour le Christ et pour I'Evangile. En effet,
seul celui qui cultive et exprime une forte passion pour quelque chose et pour quelqu'un — passion qui exprime le
dévouement d’'une personne — pourra en témoigner de maniére prenante et sera écouté. Le prétre a donc a se poser
cette question : quelle est ma passion ? Pour quoi brlle mon cceur ? Mon cceur fait-il place a ce feu qui bridle a I'écoute
de la Parole de Dieu, comme cela se produisit pour les disciples d’Emmalds (voir Lc 24,32) ? C’est une passion pour le
Christ, une passion pour sa personne et sa parole, une passion pour la communauté, le troupeau que Dieu a confié au
prétre (voir Mc 6,34 : « Jésus vit une foule nombreuse et il fut pris d'une compassion viscérale pour eux, parce gu'ils
étaient comme des brebis qui n'ont pas de berger, et il se mit a les enseigner longuement ») : cette passion, cet amour
est décisif pour la prédication! Si cette passion pour le «troupeau de Dieu », pour la communauté du Seigneur est
absente, si cet ardent désir que la Parole soit écoutée est éteint, alors disparait aussi la gratuité, le désintérét dans le
ministére : on finit dés lors par continuer a exercer le ministére, mais en vue d’un gain, d'un succes, de la conservation
d’'un role. Ainsi disparait la « gloire d’offrir gratuitement 'Evangile que I'on annonce » (voir 1Co 9,16-18).

Enfin, lorsqu’on préche, il s’agit d’ouvrir a I'espérance pour le Royaume, pour I'avenir qui s’introduit dans I'aujourd’hui de
Dieu, pour cet horizon eschatologique sans lequel I'objet de la prédication est gravement appauvri. A ce propos, avant
méme de dénoncer I'aphasie de la prédication sur la mort, sur le jugement dernier, sur la vie éternelle et sur le Royaume,
il faut relever l'insuffisance de I'espérance, en raison de laquelle I'Eglise tout entiére est aujourd’hui amoindrie. Nous
manquons d’espérance, car nous ne sommes pas comme le pere des croyants, Abraham, qui espéra contre toute
espérance (voir Rm 4,18), ni comme Moise qui « tint ferme comme s'il voyait l'invisible » (He 11,27) : il est d'ailleurs
significatif que I'encyclique de Benoit XVI sur I'espérance(20) ait été accueillie par le silence et I'indifférence... Mais sans
espérance, comment sera-t-il possible d'engager les auditeurs a s'impliquer dans la recherche d'un sens, d'une
orientation, alors que I'horizon nous est donné, a nous chrétiens, par la vie éternelle, ou I'amour détiendra définitivement
la victoire sur la mort ? Sur ce chemin, la figure du Serviteur du Seigneur peut & nouveau nous venir en aide, lui qui a
recu du Seigneur lui-méme une langue d'initi€ pour redresser les opprimés et leur donner une espérance (voir Is 50,4).

Conclusion

Il est une parabole de Jésus que tout prétre devrait toujours garder a I'esprit lorsqu’il médite sur sa condition de
personne confiée a la Parole dont il est ministre : il s’agit de la parabole dite « de l'ivraie » (Mt 13,24-30). Le semeur, Dieu,
seme du bon grain dans son champ, mais I'ennemi qui se trouve a I'horizon, Satan, y répand de livraie. Il en va de
méme pour le prédicateur : Satan s’oppose radicalement & la Parole semée dans le cceur du prétre — pour le dire avec
les mots de Jésus : « Le Mauvais s’empare de ce qui a été semé dans le coeur de cet homme » (Mt 13,19) — de sorte que,
lorsgu’il veut I'annoncer aux autres, il se trouve dans la condition qu’avait connue Paul : « Satan m’en a empéché » (1Th
2,18). C'est de cet échec préliminaire que dépendent I'insucces et le manque de signification de bien des prédications...
Pour réagir a cet authentique assaut du démon il convient de lutter avec les armes de l'assiduité a la Parole et de la
priere, avec cette persévérance qui permet de tout prédisposer afin que Dieu accomplisse a travers nous son projet de
salut. On pourrait citer de nombreux passages scripturaires a ce propos, mais je me limite a rappeler 'exemple de
I’Apbtre qui, aprés avoir évoqué les armes de la bataille spirituelle (voir Ep 6,10-18) conclut : « Priez pour moi, afin qu'il
me soit donné d'ouvrir la bouche pour parler et d'annoncer hardiment le mystére de I'Evangile » (Ep 6,19). Mais, une fois
encore, I'exemple décisif a été donné par Jésus, lui qui, immédiatement avant de commencer son ministere public,
s'oppose aux leurres de Satan par la soumission convaincue et profonde a la Parole de Dieu ; attitude qui sera une
constante de toute sa vie. Avec lui, le prétre devrait lui aussi dire chaque jour: « Ce n'est pas de pain seul que vivra
I'homme, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu » (Mt 4,4 ; Dt 8,3).

(1)Sur ce sujet, j'ai développé de plus amples réflexions dans E. Bianchi, Aux prétres, Paris, Parole et Silence,

2006, p. 11-17.

Monastero di Bose - Pagina 6 di 7



(2)Grégoire le Grand, Homélies sur Ezéchiel 11,2,1.

(3)Voir Concile Vatican Il, Dei Verbum 24.

(4)J. Ratzinger, in Consilium Conferentiarum Episcopalium Europae, Rome, 2001 (texte inédit en possession de I'auteur).
(5)Jean-Paul Il, Exhortation apostolique (1992) Pastores dabo vobis 26.47.

(6)Jean-Paul Il, Lettre apostolique (2001) Novo millennio ineunte 39.

(7)Concile Vatican Il, Presbyterorum ordinis 13.

(8)On trouve des réflexions intéressantes sur ce sujet dans J. Bur, La spiritualité des prétres, Paris/Montréal,
Cerf/Médiaspaul, 1997, p. 79-101. Voir aussi le document de la Congrégation pour le clergé, Le prétre, maitre de la
Parole, ministre des sacrements et guide de la communauté (1999), en particulier le chapitre II.

(9)Jean-Paul ll, Pastores dabo vobis 26.

(10)J'ai déja medité sur ce théeme dans E. Bianchi, Predicare la Parola, Bose, Qigajon, 1988. Pour une approche
théologique, on peut toujours consulter H. Schlier, La Parola di Dio. Teologia della predicazione secondo il Nuovo
Testamento, Rome, Paoline, 1963.

(11)K. Rahner, “Prétre et poéte”, in Id., Eléments de théologie spirituelle, Paris, Desclée de Brouwer, 1964, p. 284.

(12)J'ai développé mes réflexions sur cette relation dans E. Bianchi, « Lo Spirito del Signore € su di me... » (Lc 4,18-19)
Bose, Qigajon, 2009, p. 13-17.

(13)M. Luther, Cours sur Isaie (1527), WA XXV, p. 97; cité dans K. Barth, La proclamation de I'évangile, Neuchatel,
Delachaux et Niestlé, 1961, p. 36.

(14)L. Bouyer, Le Consolateur. Esprit-saint et vie de grace, Paris, Cerf, 1980, p. 405.

(15)Voir Presbyterorum ordinis 4: « Il s'agit pour eux [les prétres] d'enseigner, non pas leur propre sagesse, mais la Parole
de Dieu. »

(16)W. Kasper, Servitori della gioia. Esistenza sacerdotale — servizio sacerdotale, Brescia, Querianiana, 2007, p. 111-
112.

(17)Concile Vatican Il, Sacrosanctum concilium 7.

(18)Voir Synode des évéques — Xlle Assemblée générale ordinaire (2008), Liste finale des propositions no. 15 («
Actualisation homilétique et “Directoire sur I'homélie” »).Voir aussi C. Giraudo, « Aiutare I'assemblea ad ascoltare la
Parola. Natura e finalita dell'omelia liturgica », in Rivista liturgica 95/6 (2008), p. 981-1000.

(19)Pour cette suggestion, voir G. Angelini, « Come predicare. Difetti facili e pregi difficili della predica nella situazione
presente », in Il ministero della predicazione, Casale Monferrato, Piemme, 1985, p. 84-101; voir aussi E. Bolis, « Il profilo
spirituale del predicatore », in La Rivista del clero italiano 81/6-7 (2000), p. 380-391.

(20)Benoit XVI, Encyclique (2007), Spe salvi.

Monastero di Bose - Pagina 7 di 7



