Le don de I'hospitalité - Conclusions du colloque

Imprimer
Imprimer

XXV Collogue cecuménique international de spiritualité orthodoxe
LE DON DE L’HOSPITALITE
Monastéere de Bose, 6-9 septembre 2017
en collaboration avec les Eglises orthodoxes

Sequi i lavori su 7

par p. Michel Van Parys,
Chevetogne (au nom du Comité scientifique)

Nous arrivons a la conclusion du XXVeColloque international de spiritualité orthodoxe organisé par le monastere de
Bose. Cela signifie : depuis vingt-cing ans, les fréres et les sceurs de ce monastere nous font le don de leur hospitalité
généreuse et désormais devenue proverbiale.

L’'hospitalité regue ici cependant ne peut nous faire oublier les tragédies vécues par des millions d’étres humains fuyant
les guerres, les famines, les catastrophes naturelles, les persécutions ethniques ou religieuses. lls sont plus de 200
millions aujourd’hui dans le monde... Autant de pauvres Lazare qui gémissent ou meurent a la porte de nos sociétés
riches, qui refusent méme de restituer les miettes de ce qu'ils ont dérobé ou dérobent encore chez ces mémes pauvres.

Les conclusions proposées n'ont d’autre ambition que de rappeler quelques convictions et idées fortes émergées des
conférences et d'expliciter aussi, autant que possible, quelques questions surgies dans les échanges.

1. La figure du patriarche Abraham nous a accompagnés durant tout le colloque. « Par la foi, Abraham obéit a I'appel de
partir vers un pays qu'il devait recevoir en héritage, et il partit ne sachant ou il allait. Par la foi, il vint séjourner dans la
Terre Promise comme en un pays étranger ... C'est qu'il attendait la ville pourvue de fondations dont Dieu est I'architecte
et le constructeur. Par la foi, Sara, elle aussi, regut la vertu de concevoir, et cela en dépit de son age avancé, parce
gu'elle estimait fidéle celui qui avait promis... » (He 11,8-19). Lorsqu'a l'improviste se présentent a Abraham trois
voyageurs, I'étranger qu'il est s’'empresse d'offrir I'hospitalité aux étrangers inconnus. La philoxenia d’Abraham lui a
permis, a son insu, d’accueillir des anges (He 13,2). Les Péres de I'Eglise, & la suite de I'épitre aux Hébreux, ont
discerné dans la théophanie aux chénes de Mambré une manifestation prophétique du Verbe incarné ou un symbole de
la sainte Trinité.

A T'hospitalité offerte par Abraham, Dieu répond par le don du fils, I'héritier de la promesse a Israél et le porteur de la
bénédiction qui s’étendra a tous les peuples. Quelques commentateurs affirment qu’Abraham et Sara ont pu mettre au
monde ce fils, parce qu’ils ont mangé des restes du repas préparé pour les anges. Isaac est le fruit de I'hospitalité
d’Abraham et de Sara. Déja Abraham a accueilli le Christ : « J'étais un étranger et vous m’avez accueilli... » Mt 25,35
). L’étranger accueillant I'étranger, parce que faisant I'expérience du «vivre en étranger » Xeniteia), restera une
caractéristique constante du « don de I'hospitalité » dans les saintes Ecritures et dans la vie chrétienne.

Il faut y ajouter une dimension que nous avons a peine effleurée. Abraham honore ses hoétes. Il se tient debout prés
d’eux, comme un serviteur, quand ils mangent (Gn 18,9). De plus, il honore ses hétes en les accompagnant un bon bout
de chemin. Ce chemin conduit @ Sodome et Gomorrhe. Dieu considére le patriarche désormais comme son ami (voir Is_
41,8 ; Jc 2,23). Il en fait son confident, dans le secret espoir qu’Abraham intercéde pour 'humanité pécheresse (Gn_
18,16-33). Quand 'homme a pitié de son prochain pécheur, la justice divine se fait miséricorde. Telle est la force de
I'hospitalité.

Avec des accents propres, ce schéma fondamental est repris lors de I'Exode. Israél, étranger opprimé et exploité en
Egypte, est libéré de sa misére humiliée. La reprise de cette expérience fondatrice fera du Peuple élu le peuple
hospitalier du Dieu hospitalier. Il restera méme I'habitant d’une terre qui appartient a Dieu seul. Il I'exprime liturgiquement
. « Mon pére était un Araméen errant qui descendit en Egypte... » Dt 26, 5-10), dira le juif présentant & Dieu les
prémisses de la Terre promise.

Cette méme séquence fondatrice reste présente dans la vie du Messie, le Seigneur Jésus : il est un étranger accueilli
par les petits et les simples et exclu par les riches et les puissants. Jésus, I'étranger, est lui aussi un étranger hospitalier,
icone de Dieu, Pére hospitalier. Il nourrit le peuple dans le désert ; le Ressuscité nourrit son Eglise de son propre Corps
et Sang, jusqu’a sa parousie. Les pélerins que nous sommes, en route vers notre patrie céleste (voir Ph 3,20), sommes

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://boseassisi.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://boseassisi.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/

soutenus par la nourriture qu'il est lui-méme.

Le patriarche Bartholomée, dans sa belle méditation théologique, explorant 'amont de la vocation d’Abraham et de
Moise, nous a montré que Dieu a déja inscrit dans le geste de la création la relation hospitaliére qu'il réalisera, malgré la
désobéissance de 'homme, dans le salut par son Fils. La création anticipe la création nouvelle. La création de Dieu est «
hospitaliere » et elle est confiée a la responsabilité humaine, qui doit la maintenir habitable et accueillante.

Rien d'étonnant donc que le devoir, ou plutét le privilege, de I'étranger accueillant d’autres étrangers reste opérant dans
la vie de I'Eglise et du chrétien. Le chrétien est en « transit » sur cette terre, un passant, un voyageur en route vers le
Royaume. Mais il est un étranger que Dieu visite. Dieu le visite de maniére impromptue, au mauvais moment. Abraham
est surpris au plus chaud du jour (voir Gn 18), Moise alors qu'il pait les brebis (voir Ex 3), Zacharie quand il officie dans
le Temple (Lc 1). La visite accueillie devient lieu, espace de rencontres divine et humaine. La rencontre fonde I'amitié et
apprivoise I'ennemi. Nous l'avons entendu dans ce qu'affirmait I'évéque Epiphane de Saint-Macaire sur I'accueil des
ennemis.

Un apophtegme illustre magnifiguement la force pacifiante de I'hospitalité. « Il y avait un ancien qui habitait dans un lieu
désert. Et loin de lui, il y en avait un autre, manichéen, et il était prétre, du moins de ceux qu’on appelle prétres chez eux.
Et un jour qu'il se rendait chez un de ses coreligionnaires, il fut surpris par la tombée du jour au lieu ou habitait I'ancien.
Et il fut pris d’angoisse, voulant frapper et entrer pour dormir chez lui. Il savait en effet que I'ancien le connaissait comme
manichéen, et il se demandait s'il consentirait a le recevoir. Mais poussé par la nécessité, il frappa. Et le vieillard lui
ouvrit, le reconnut, le recu avec joie, le pressa a prier, et aprés I'avoir restauré le fit dormir. Et le manichéen, rentrant en
lui-méme cette nuit-la, s’étonna : « Comment n’a-t-il en aucune méfiance a mon égard ? Vraiment, celui-ci est un homme
de Dieu.» Et il vint se jeter a ses pieds en disant : « Je suis orthodoxe a partir d’aujourd’hui. » Et ainsi il demeura avec lui.
(Les apophtegmes des Péres. Collection systématique Il, SC 474, Paris, 2003, cap Xlll 12, pp. 238-239).

On nous a raconté I'histoire du monastére des Géorgiens (lviron) au Mont Athos. Saint Athanase I'Athonite avait fondé la
Grande Laure en 963. Il y a accueilli des novices géorgiens, dont le pére du futur saint Euthyme d’lviron, le Chrysostome
géorgien. Quelgues moines latins, dont Léon de Bénévent (Benevento), aprés la fondation du monastére d’lviron (982),
furent a leur tour accueillis par les moines géorgiens, qui leur dirent : « Nous sommes des étrangers ici, vous I'étes aussi :
venez chez nous. » Les moines d’lviron ont aidé ensuite les moines bénédictins a fonder le monastére latin des
Amalfitains, qui a subsisté jusqu’a la fin du Xllle siécle. Le « vivre et prier ensemble » en étrangers porte le fruit de la paix
et de la réconciliation.

2. Nous parlons volontiers de la vertu de I'hospitalité. Certes, I'hospitalité est une vertu a pratiquer. Mais ce colloque a
montré qu’elle est comme un sacrement du Christ ressuscité, qui se rend présent (par-ousia). L'apparition du Ressuscité
aux deux pelerins dEmmaliis en est une manifestation aussi discrete qu’'éclatante. Saint Grégoire le Grand (ou le
Dialogue, dans la tradition orthodoxe) I'interpréte dans la 23eHomélie sur les Evangiles (en 591). Ecoutons-le un instant :
« |l fallait les éprouver [les deux pélerins d’Emmaiis] pour voir si ceux qui ne I'aimaient pas encore comme Dieu pouvaient
du moins I'aimez comme étranger. lls ne pouvaient étre étrangers a la charité, puisque la Vérité marchait avec eux, et ils
l'invitent a étre leur h6te comme on le fait pour un étranger. Pourquoi disons-nous : ‘ils l'invitent’, alors qu'il est écrit : ‘ils
le presserent’ ? De cet exemple on peut conclure gu'il ne faut pas seulement inviter les étrangers comme hétes, mais les
entrainer ... Le Seigneur n'a pas été reconnu pendant qu'il parlait, mais a daigné se faire reconnaitre pendant le repas
offert. Aimer offrir I'hospitalité, freres trés chers, aimer la pratique de la charité ! » (Hom. 23,1-2, SC 522, Paris 2008, p.
76-79). L'insistance, la contrainte presque, la diaconie de I'hospitalité, se change en visite eucharistique du Seigneur
ressuscité. Ne sommes-nous pas invités par la a assumer ensemble la diaconie de I'hospitalité, tout en écoutant
ensemble les paroles des Ecritures, afin de hater le jour du Calice enfin partagé ?

Sa Béatitude le patriarche Theodoros Il d’Alexandrie nous a parlé de I'Afrique, en posant la question de I'hospitalité
dépassant I'accueil personnel. Que pouvons-nous faire, que devons-nos faire, en tant qu’Eglises, pour mettre en place
des structures d’hospitalité en mesure d’accueillir un afflux massif de réfugiés ? Comment faire face de maniére
responsable ?

« Le pape Francois, le patriarche Bartholomée et I'archevéque Hieronymos ont montré dans leur déclaration commune,
signée sur I'lle de Lesbos (Gréce) le 16 avril 2016 que prendre vraiment notre responsabilité ne consiste pas dans le fait
de limiter I'hospitalité, mais au contraire de I'étendre. Et en méme temps de répondre aux causes qui poussent des
hommes et des femmes a abandonner leurs maisons pour chercher des conditions de vie meilleures. Le pape Francois
et le patriarche Cyrille, pareillement, dans leur déclaration commune du 12 février 2016, invitent a résoudre en premier
lieu les raisons qui causent les migrations, que se soient les divers conflits (les guerres) ou la distribution inégales des
richesses » (message du cardinal Kurt Koch, président du Conseil pontifical pour l'unité des chrétiens, Vatican, aux
participants du colloque).

Mais revenons a I'hospitalité personnelle ou a celle de groupes en nombre restreint. L’hospitalité offerte et recue font
partie intégrante du dialogue cecuménique chrétien et du dialogue interreligieux.

Offrir 'hospitalité a I'étranger qui survient bouscule notre monde humain et religieux. Elle crée cette ouverture qui devient
un apprentissage de ce qui est autre, et de 'autre, et donc nous décentre et nous déstabilise. J’apprends a me voir et a
voir mon petit monde avec les yeux d'autrui. Des assurances et des sécurités se lézardent ou se brisent. Offrir
I'hospitalité est un risque ; mais aussi recevoir I'hospitalité : recevoir I'nospitalité dans un pays et une culture qui ne sont
pas miens requiert la discrétion, ou le discernement, de celui qui n'est pas chez soi, potentiellement non compris et
humilié, comme Abraham (les patriarches et le peuple) dans la Terre promise (« Mon pére était un Araméen errant... »).
Cela crée une relation de dépendance (la vraie pauvreté) ou je dépends de I'humanité ou de I'inhumanité de l'autre, ou

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



de l'autre qui se fait ou ne se fait pas mon prochain.

Accueillir et étre accueilli change le cceur. Celui qui accueille recoit le vécu des traditions liturgiques et spirituelles de
l'autre Eglise. Il recoit son témoignage au Christ. Surgit alors la question : est-ce que I'héte accueilli s'ouvrira & son tour
au témoignage de | présence du Saint-Esprit dans I'autre Eglise, ou se repliera sur sa tradition jugée auto-suffisante ?

3. La xeniteia embrassée par certains moines et recommandée par les grands saints monastiques, comme saint Jean
Climaque, a beaucoup retenu notre attention. Le moine se fait étranger a la mondanité du monde pour marcher sur les
traces d’Abraham, de Moise, du Seigneur Jésus. L'éloignement physique et psychologique de la propre patrie, de la
famille et de la propre culture, sont la modalité concréte de la xeniteia monastique. Elle rend le coeur du moine attentif a
I'étranger, a I'héte qui, par nécessité, se trouve dans la pauvreté humaine que lui-méme a choisie par amour du Christ.

La phrase du tropaire que nous avons entendue a maintes reprises ces jours-ci (« Donne-moi cet étranger... ») devient
alors la priere du moine qui vit en étranger : « Puissé-je t'accueillir, Seigneur, en accueillant I'étranger ! » Laxeniteia
n'est cependant pas le propre seulement des moines.

La Russie orthodoxe a connu (et peut-étre connait encore) des « pélerins » gtranniki) qui ont choisi de vivre la dure
asceése physique et spirituelle du pelerinage comme un abandon total a la Providence de Dieu et a I'hospitalité des
croyants.

Les chrétiens du Proche et du Moyen-Orient sont devenus progressivement, en beaucoup d’endroits, des hétes dans la
patrie et dans les terres de leurs ancétres, des protégés. lls sont traités en étrangers chez eux. Ayons garde de I'oublier
aujourd’hui.

4. Certaines communautés monastiques ont été et certaines sont toujours des communautés multiculturelles (multi-
ethniques). Les disciples de saint Paissy Velitschkovsky & Neamtz & la fin du XVllle siécle sont I'exemple d'une

convivialité impressionnante. La communauté de saint Paissy, il faut le rappeler, avait été précédée dans I'histoire par
celles de Saint-Sabbas prés de Jérusalem et par celle de Sainte-Catherine au Sinai. La convivialité multiculturelle est un
long apprentissage.

Le biographe de Paisij, Mitrophane, assure qu’au monastéere affluait « une multitude innombrable de personnes, hommes
et femmes, et de tout rang (social), riches et pauvres, et pas seulement de Moldavie, mais encore d'autres pays
lointains. Et cet émule d’Abraham en hospitalité, s'efforcait autant que possible de les accueillir et de les restaurer tous...
Pendant ces quatre jours (i.e. 'Ascension et les jours suivants, féte du monastere) le bienheureux n’avait pas une minute
de repos : sa porte était ouverte du matin au soir, et qui le souhaitait pouvait sans empéchements entrer chez lui » (A.-E.
N. Tachiaos, The Revival of Byzantine Mysticism among Slavs and Romanians in the XVIlith Century. Texts relating to
the life and activity of Paisij Velitchkovsky, Tessaloniki, 1986). Et pourtant s. Paisi voulait, afin de préserver I'hésychia
des moines, limiter I'hospitalité...

Elle apprend a vivre ensemble en ouvrant le cceur et I'oreille, jour aprés jour, a un frére ou a une sceur qui vient d'une
autre culture. Personne n’est encore « chez soi ». Cette convivialité est un apprentissage concret de I'hospitalité. N'est-il
pas vrai que, toujours plus, la grande diversité des hotes qui affluent dans nos monastéres nous invitent a une écoute
plus fine de I'héte, & I'attention a la personne, a ses souffrances, a honorer la différence culturelle. Dans ce sens, les
communautés monastiques multiculturelles deviennent des signes d'espérance. Le vivre-ensemble (la convivialité) est
une utopie réaliste !

5. Ce ne sont pas seulement les pays opulents qui peinent sous I'afflux des réfugiés. Les communautés monastiques
aussi peinent sous la pression de l'afflux des pélerins, des hotes et du « tourisme spirituel ». Le discernement nécessaire
de I'hospitalité est de tous les temps, depuis les Péres du désert, en passant par saint Benoit, jusqu’a saint Paissy
Velitschkovsky. Il reste que, dans la foi, c'est toujours le Christ en personne qui est recu (voir Régle de saint Benoit
53) et quand un hodte s’annonce, selon la Régle de saint Benoit, le portier répond : ©eo gratias » (« Rendons graces a
Dieu ! ») ; ou Benedic » (Bénis ! »), ce qui est encore plus paradoxale : c'est I'hdte qui bénit le moine et non pas le
moine qui bénit I'hdte (RB 66). Les moines recoivent dans I'hospitalité plus qu'ils ne donnent, selon cette structure
profonde que nous avons découverte chez Abraham.

6. Notre colloque a été trés sensible, et je ne peux que souhaiter que la question restera pour nous tous une écharde
dans la chair, a la question de I'hospitalité eucharistique. Elle a été posée d'abord par une invitation pressante et
opportune a resituer I'ecclésiologie eucharistique au sein de I'ecclésiologie baptismale. Une ecclésiologie portée par le
don et par les trois sacrements de linitiation chrétienne peut et doit aider les chrétiens a répondre plus justement a
I'hospitalité eucharistique, qui est toujours offerte par le Seigneur Christ lui-méme. C’est lui I'héte qui regoit.

On nous a cité ce beau chant de la liturgie byzantine du Jeudi Saint: « Venez, fidéles, la pensée tendue vers le haut,
bénéficions de I'hospitalité du Seigneur et de la table de la vie immortelle dans la chambre haute ; écoutons et
entendons I'enseignement sublime du Verbe que nous magnifions » (Hirmos de la neuvieme ode a matines). Et dans
I'eucharistie ( latine) le prétre ou le diacre invite les fidéles, avant la sainte communion, par ces mots : « Bienheureux ceux
qui sont invités a la Céne de I'’Agneau » (Beati qui ad coenam agni vocati sunt).

Nous avons entendu aussi un plaidoyer, un cri du coeur, pour que sous certaines conditions a discerner par les pasteurs,
les mariages interconfessionnels puissent recevoir ensemble, durant la méme divine liturgie, la sainte communion.
Pouvons-nous séparer, a la Table du Seigneur, ceux que le Seigneur a indissolublement uni ?

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Conclusion

Du message que le pape Francois nous a envoye, nous pouvons retenir une parole, qui est un programme : «Ospitalita
del cuore », que nous pourrions traduire en frangais par « un cceur hospitalier ». Dieu hospitalier, Christ hospitalier,
communautés chrétiennes hospitalieres... Comment dilater I'espace de notre coeur (comme I'écrit saint Benoit dans le
prologue de sa Reégle, en reprenant le mot du psaume : «ilatato corde », Ps 118 [119], 32) ? Comme Abraham, en

reconnaissant par la foi dans les hotes survenant au plus chaud du jour la visite de Dieu. Abraham promet un morceau
de pain et un peu d'eau, mais offre ce qu'il a de meilleur : le veau gras, le lait caillé. Au moins offrons, nous aussi, un
petit quelque chose, comme I'a suggéré le pape Francois : des hdpitaux de campagne pour soigner les blessés et un toit
dans chaque paroisse et communauté pour une famille exilée. Un cceur qui n’a pas de mains n’es pas disciple du Christ
Jésus (voir Jc 1,19-27).

Concluons maintenant le vingt-cinquieme Colloque de spiritualité orthodoxe. Il a été consacré cette fois-ci au theme de
I'hospitalité. Certainement les fréres et les sceurs de la communauté monastique de Bose nous ont fait dont, une

nouvelle fois, d'une magnifique et généreuse hospitalité. Nous les remercions du fond du cceur. Merci a chacune et a
chacun d’entre eux !

Permettez-moi de reprendre, pour exprimer notre immense gratitude a leur égard, de répéter les paroles de sa sainteté
le patriarche cecuménique : « Sous la direction paternelle de leur fondateur, frere Enzo (Bianchi), et maintenant sous la
direction paternelle de leur nouveau prieur, frere Luciano (Manicardi), les fréres et les sceurs de Bose ont toujours
accueilli tous les hétes avec le ‘don de I'hospitalité’ ... Que le Seigneur qui donne la vie vous bénisse et continue de
vous élargir des dons et des charismes pour le bien des saintes Eglises de Dieu et pour I'union de tous, et pour votre
croissance sur le chemin de vie monastique. »

Merci fraternellement.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



