Warning: getimagesize(images/preghiera/vangelo/16_05 09 aborigeno_spirito_santo.jpg): failed to open stream:
No such file or directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line

1563

Warning: getimagesize(images/preghiera/vangelo/16_05_09_aborigeno_spirito_santo.jpg): failed to open stream:
No such file or directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line

1563

Sens et esprit

Imprimer
Imprimer

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/preghiera/vangelo/16_05_ 09 aborigeno_spirito_santo.jpg’

There was a problem loading image 'images/preghiera/vangelo/16_05_ 09 aborigeno_spirito_santo.jpg’

L'intégration de la dimension sensorielle dans I'expérience spirituelle apparait problématique aujourd'hui. L'expression
«expérience de Dieu» a-t-elle encore un sens? Ou faut-il se résigner a la voir diluée dans une dimension purement
intellectuelle (ou I'expérience de Dieu, c'est parler de Dieu ou écrire sur lui) ou réduite a l'activité sociale, caritative et
philanthropique (ou I'expérience de Dieu, c'est la relation altruiste) ou a en faire I'apanage du monde de la mystique? La
rencontre avec Dieu, assurément, se produit dans la foi et non dans la vision, mais elle s'impose a toute la personne,
corps et sens compris. Augustin le proclame: «Tu m'as appelé, et ton cri a forcé ma surdité; tu as brillé, et ton éclat a
chassé ma cécité; tu as exhalé ton parfum, je I'ai respiré, et voici que pour toi je soupire; je t'ai golté et j'ai faim de toi,
soif de toi; tu m'as touché, et j'ai brQlé d'ardeur pour la paix que tu donnes» (Confessions X,27,38).

Ce texte d'Augustin fait écho a la doctrine des «sens spirituels», dont Origéne est l'initiateur. L'Alexandrin écrit ainsi: «Le
Christ devient l'objet de chaque sens de I'ame. Il se nomme la vraie lumiére pour illuminer les yeux de I'ame, le Verbe
pour étre entendu, le Pain de vie pour étre goté. De méme, il est appelé huile d'onction et nard pour que I'ame se
délecte a I'odeur du Logos; il est devenu "le Verbe fait chair" palpable et saisissable pour que I'homme intérieur puisse
saisir le Verbe de vie» (Commentaire sur le Cantique 11,9,12-13). Le Dieu qui s'est fait homme a affirmé, une fois pour
toutes, I'éminente dignité spirituelle du corps.

Il est vrai que la doctrine traditionnelle des sens spirituels se fonde parfois sur I'opposition et la rupture entre les sens
corporels et les sens spirituels. Mais, dans certaines de ses modulations (chez Bonaventure, par exemple), on percoit la
continuité entre les deux niveaux de sens. Et, quoi qu'il en soit, au-dela des anthropologies — aujourd'hui forcément
impraticables — qui soutenaient les anciennes formulations doctrinales, il est essentiel de récupérer et de reformuler
I'exigence profonde qu'elles exprimaient. Le sensus fidei n'est pas un savoir doctrinal, mais il est li€ a un vécu, a une
connaissance «pratique» de Dieu, qui entraine a assumer le sens des choses divines, le discernement. Le lieu ou le
croyant affine sa connaissance de ce discernement est la liturgie eucharistique. Le mystére qu'on y célébre est le
mystére de la foi; mais la liturgie eucharistique est une expérience qui implique tous les sens du croyant: écouter la
Parole de Dieu proclamée, voir les icbnes, les lumiéres, les visages des fréres, goQter le pain et le vin eucharistiques,
sentir les odeurs, I'encens, toucher l'autre par le baiser de paix... Dans lincarnation, la révélation s'est introduite en
I'homme & travers tous les sens; dans I'économie sacramentelle, la célébration du mystére implique tous les sens, oui,
mais en exigeant aussi qu'ils s'affinent et se transforment: il s'agit de saisir la réalité «en Christ». Les sens ne sont pas
abolis, mais ordonnés a la foi, entrainés par la priére, fondés en Christ, transfigurés par I'Esprit Saint. Le baptisé peut
ainsi se manifester comme une nouvelle créature: il «"voit" réellement le Fils de Dieu; il "entend" et "écoute" sa parole; il le
"touche", il se nourrit de lui; il le "goGte"; il respire la vie dans I'Esprit Saint». Ainsi s'exprime l'exégete Donatien Mollat
lorsqu'il montre I'émergence des sens spirituels dans le quatriéme Evangile.

Et que I'on ne pense pas qu'il s'agit d'une expérience «mystique», inaccessible au plus grand nombre. L'«écoute» de la
Parole de Dieu a travers la lecture priante des Ecritures entraine le croyant a «voir» le visage du Christ, a «toucher» sa
présence qui s'impose a lui, a «golter» la consolation de I'Esprit, a pleurer sous l'effet de la componction... C'est une

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//images/preghiera/vangelo/16_05_09_aborigeno_spirito_santo.jpg
https://boseassisi.it//images/preghiera/vangelo/16_05_09_aborigeno_spirito_santo.jpg

expérience spirituelle des plus concréetes.

L'expérience de foi est une expérience de beauté, I'expérience d'une rencontre aussi réelle qu'indicible, d'une présence
qui nous est plus intime que notre propre intimité. Et c'est une expérience qui engage aussi le corps et les sens. En
Orient, le saint est un homme au visage lumineux, dont le corps exhale un bon parfum, dont les traits sont devenus
événement de beauté et de communion. Certes, il ne faut surtout pas confondre la psychologie et les émotions avec la
spiritualité; mais cette derniere traverse le psychisme et pénetre les sens du corps. Alors les «sens spirituels» ne sont pas
seulement des métaphores, mais ils décrivent I'expérience de la communion avec le Seigneur dans les divers aspects
par lesquels il peut se manifester a I'esprit humain: la douceur, la force, l'intimité, I'adhésion amoureuse, l'obéissance, la
présence intense. C'est la sobria ebrietas; c'est I'expérience de I'amour. Quand Augustin affirme que I'ceil voit a partir du
cceur et que seul I'amour est capable de voir, il nous suggére que les sens spirituels, ce sont les sens imprégnés de
I'expérience profonde de I'amour de Dieu. Amour qui purifie, ordonne et rend intelligent I'amour humain.

Mais qui sait, aujourd'hui, étre «initiateur a la vie spirituelle du corps, dans un monde qui, en confondant ou en séparante
corps et I'esprit, les a perdus et I'un et l'autre, et va mourant de cette perte» (Cristina Campo)?

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



