Lutte spirituelle

Imprimer

Imprimer
par Enzo Bianchi

La lutte spirituelle vise, selon la tradition chrétienne, a garder la «santé spirituelle» du croyant. C'est grace a cette lutte
gue I'amour est purifié

L'un des mouvements essentiels de la vie spirituelle chrétienne est la lutte spirituelle. L'Ecriture déja exige du croyant
une telle attitude: appelé a «dominer» a l'intérieur du créé, I'homme doit aussi exercer cette domination sur soi-méme, sur
le péché qui le menace. «Le péché, tapi a ta porte, te désire. Mais toi, domine-le» (Genése 4,7). Il s'agit donc d'une lutte
intérieure, qui ne s'oppose pas a des étres extérieurs a soi, mais aux tentations, aux pensées, aux suggestions et aux
dynamiques qui poussent a perpétrer le mal. Paul, en se servant d'images belliqueuses et sportives (la course, le
pugilat), parle de la vie chrétienne comme d'un effort, d'une tension intérieure pour demeurer dans la fidélité au Christ,
qui implique de démasquer les dynamiques a travers lesquelles le péché pénétre dans le cceur de I'homme, pour pouvoir
combattre son surgissement. Le cceur, en effet, est le lieu de cette bataille. Le coeur compris, suivant I'anthropologie
biblique, comme l'organe qui peut le mieux représenter la vie dans sa globalité: centre de la vie morale et intérieure,
siege de lintelligence et de la volonté, le coeur contient les éléments constitutifs de ce que nous, nous appelons la
«personne» et s'approche de ce que nous définissons comme la «conscience». Mais tout cela, en christianisme, n'est en
rien un simple mouvement de «discernement et d'ajustement psychologique»: c'est, Paul le dit, «le combat de la foi» (1
Timothée 6,12), le seul qui puisse étre défini comme «bon».

Ce combat nait donc de la foi, du lien avec le Christ manifesté par le baptéme; il se produit dans la foi, c'est-a-dire dans
la confiance en la victioire déja remportée par le Christ lui-méme; et il conduit a la foi, & sa conservation et a sa
fortification.

La lutte spirituelle vise, selon la tradition chrétienne, a garder la «santé spirituelle» du croyant. Son but est dipatheia, qu'il
ne faut pourtant pas comprendre dans le sens d'impassibilité, mais plutdt d'absence de pathologie. Ainsi, la lutte
spirituelle réalise concrétement la visée thérapeutique de la foi. La vie spirituelle étant une vie trés réelle et trés concreéte,
elle doit étre nourrie et fortifi€ée pour pouvoir croitre et on doit en prendre soin quand elle est menacée dans son intégrité.
Tant I'Orient que I'Occident chrétiens ont codifié les domaines, les espaces, ou doit s'exercer une telle lutte pour
maintenir le croyant dans une attitude saine, c'est-a-dire de communion et non de consommation. La tradition
monastique a toujours affirmé avec force que la vie de foi prend la forme d'un combat incessant contre les tentations.
Antoine, le «pere des moines», a dit: «Le grand travail de 'nomme, c'est de prendre sur soi-méme sa faute devant Dieu et
s'attendre a la tentation jusqu'au dernier souffle.» Mais que signifie «tentation»?

On indique par cette expression une pensée (les Péres grecs parlent de loghismoi), une suggestion, une impulsion qui
vient de I'extérieur de I'homme (c'est-a-dire qu'on voit, qu'on entend, qui nous environne, etc.) ou de son intérieur méme,
de sa structure personnelle, de son histoire, de ses fragilités particuliéres, et qui insinue en I'homme la possibilité d'une
action mauvaise, contraire a 'Evangile.

Du catéchisme fréquenté durant I'enfance, nombreux sont ceux qui se souviennent de la liste des «sept péchés capitaux»,
qui s'est diffusée dans le monde catholique surtout a I'époque de la Contre-Réforme, mais qui remonte a Grégoire le
Grand, qui parlait de vaine gloire, d'envie, de colere, de tristesse, d'avarice, de gourmandise, de fornication. Cette liste
de sept péchés était a son tour le remaniement d'une énumération de huit pensées mauvaises formulée par Evagre le
Pontique, au IVe siécle, et vulgarisée en Occident par Jean Cassien. Si I'on relit aujourd'hui ces «péchés», en se
défaisant de la grille moraliste et de la casuistique avec lesquels ils sont parvenus jusqu'a nous, et qu'on les interpelle
comme des «rapports», on peut découvrir leur déconcertante modernité (nombreux sont ceux qui y ont vu une forme de
psychanalyse avant la lettre); cette relecture peut nous aider a revenir au noyau profond et extrémement simple dont ont
surgi ces sept «péchés», au-dela des formes plus ou moins maladroites sous lesquelles ils nous ont été présentés.

Evagre parlait pour commencer de gastrimarghia, qui ne concerne pas seulement le rapport a la nourriture (et qu'il ne
s'agit pas non plus de banaliser en «péché de gourmandise»), mais toute forme de pathologie orale (que I'on pense aux
implications complexes de la boulimie et de I'anorexie). La porneia désigne ensuite les déséquilibres dans le rapport
avec la sexualité, surtout la tendance a chosifier son propre corps et celui de l'autre, a absolutiser les pulsions et a
réduire a un objet de désir celui qui est appelé a étre un sujet d'amour. La philarghyria désigne certes l'avarice, mais
I'expression renvoie plus profondément au rapport avec les choses et dénonce les tendances de 'homme & se laisser
définir par ce qu'il possede.

L'orghé (colére) indique le rapport aux autres, qui peut étre dénaturé par la colére jusqu'a la violence, et ou le croyant est
appelé a I'exercice (soit, étymologiquement, a I'ascése) patient et fatigant de I'acceptation de l'altérité. La lype indique la
tristesse, mais aussi la frustration de ceux qui ne vivent pas de fagon équilibrée le rapport avec le temps et sont
incapables d'unifier le temps de leur propre vie. L'homme en proie au spiritus trititiae, lacéré par la nostalgie du passé et
les fugues irréelles dans l'avenir, est incapable d'adhérer a l'aujourd'hui, au présent. L'akedia (état de dépression;
disparue dans la liste occidentale de Grégoire le Grand, probablement parce qu'elle a été intégrée dans la tristesse)
désigne une paresse, un taedium vitae, une démotivation radicale qui devient pulsion de mort, voire tendance suicidaire.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/lottaspirituale/thumbnails/18_03_10_lotta.jpg
https://boseassisi.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/lottaspirituale/thumbnails/18_03_10_lotta.jpg

Elle se manifeste comme une instabilité radicale, un dégolt de ce que I'on vit, une volonté de réduire a néant sa propre
existence, et elle révéle l'incapacité de vivre de facon harmonieuse le rapport a I'espace. La kenodoxia, vanité, est la
tentation de se définir a partir de ce que I'on fait, de son travail, de ses ceuvres: elle recouvre donc le domaine du rapport
au «faire». Enfin lahyperephania désigne la hybris dans le rapport a Dieu. C'est l'orgueil, I'affrmation de I'ego, la
substitution de «Dieu» par «moi».

Il n'est pas difficile de voir que le combat spirituel, qui définit ces domaines — représentatifs de tous les rapports qui
constituent la vie — comme ses «champs de bataille», veut guider le croyant a la maturité personnelle et au déploiement
de la pleine liberté. La vigilance et l'attention sont la «fatigue du coeur» (Barsanuphe) qui consent au croyant d'en réaliser
la purification: c'est du cceur en effet que proviennent les mauvaises intentions et c'est le cceur qui doit devenir demeure
du Christ, grace a la foi. En ce sens, la «garde du cceur» ghylaké tés kardias) est I'ceuvre par excellence de I'homme
spirituel, la seule vraiment essentielle. Mais comment se produit une telle lutte? La littérature ascétique, trés étendue sur
ce sujet, du Combat chrétien d'Augustin aux ceuvres d'Evagre le Pontique et de Jean Cassien, jusqu'au célébre traité
Il combattimento spirituale (Le combat spirituel) de Lorenzo Scupoli (1530-1610), permet de déterminer un itinéraire
précis, un dynamisme a travers lequel la tentation se développe dans le cceur humain et que le combat intérieur doit
désarticuler. C'est un dynamisme en quatre temps fondamentaux: la suggestion, le dialogue, le consentement, la
passion (ou le vice).

La suggestion est la manifestation, dans le coeur humain, de la possibilité d'une action mauvaise, coupable.

On peut discerner le caractere négatif de cette pensée dans le fait qu'elle provoque un trouble dans le cceur, qu'elle 6te
la paix et la sérénité. Ce moment est absolument universel: personne n'en est exempt. Si I'on s'entretient et si I'on
dialogue avec cette pensée, si I'on neutralise, en recourant a des expédients auto-justificateurs, I'embarras et le trouble
gu'elle engendre dans les profondeurs de I'homme, elle devient alors peu a peu une présence irrésistible dans le cceur,
une présence que l'on ne peut plus dominer mais qui domine I'homme. C'est & ce moment que se produit le
consentement, c'est-a-dire une prise de position personnelle qui contredit la volonté de Dieu. Si les consentements se
répétent, parce que I'on ne montre aucune capacité de lutte, on devient alors esclave d'une passion, d'un vice. Ce
processus €lémentaire peut par contre étre interrompu par une lutte qui s'exerce immédiatement, au moment ou
naissent les penseées et les suggestions.

Mais encore une fois: quelles sont, trés concretement, les modalités d'une telle lutte? Avant tout I'ouverture du coeur
dans le cadre d'une relation avec un peére spirituel; puis la priére et l'invocation du Seigneur; I'écoute et l'intériorisation de
la Parole de Dieu; une vie de relation, de charité, intense et authentique. Cette lutte exige ensuite une grande capacité
de vigilance sur soi-méme et sur les nombreux rapports que I'on entretient, sur lesquels peut se greffer la tentation, c'est-
a-dire la possibilité de l'idolatrie.

Les formes que peut revétir l'idolatrie sont nombreuses et embrassent la multiplicité des rapports anthropologiques
fondamentaux. Le rapport a la nourriture, au corps et a la sexualité, aux choses (en particulier les biens, I'argent), aux
autres, au temps, a I'espace, a ce que l'on fait et, enfin, a Dieu. Tous ces domaines de notre vie, qui définissent notre
identité humaine et spirituelle, doivent étre ordonnés et disciplinés a travers une lutte. Dans ces domaines, la tentation
se présente toujours comme une séduction a vivre dans le régime de la consommation et non dans celui de la
communion. Et pour cette raison, la lutte contre la tentation recoit un enseignement éminent de l'eucharistie, qui célébre
précisément la vie comme communion avec Dieu et avec les hommes.

A cette lutte, il faut s'exercer: il faut avant tout apprendre a discerner ses propres tendances au péché, ses fragilités, les
négativités qui nous marquent de fagon particuliére, puis les appeler par leur nom, les assumer et ne pas les refouler, et
enfin se lancer dans la lutte, longue et fatigante, qui vise a faire régner en soi la Parole et la volonté de Dieu! L'organe de
cette lutte est le coeur, entendu bibliquement comme Il'organe de la décision et de la volonté, non pas tant celui des
sentiments.

La capacité a la lutte spirituelle, I'apprentissage de I'«art du combat» (Psaume 144,1; 18,35), est essentielle pour accueillir
la Parole de Dieu dans le cceur humain. Si elle manque, «les soucis du monde, la séduction de la richesse et les autres
convoitises étouffent la Parole» dans le cceur de 'homme et cette derniére «demeure sans fruit» (Marc 4,19). Lorsque I'on
a de l'expérience dans la lutte spirituelle, on sait que ce combat est plus dur que tous les combats extérieurs, mais on
connait aussi le fruit de la pacification, de la liberté, de la douceur, de la charité qu'il produit. C'est grace a cette lutte que
la foi devient une foi qui demeure, qu'elle devient persévérance. C'est grace a elle que I'amour est purifié et ordonné. Le
Patriarche cecuménique Athénagoras témoignait: «Pour lutter efficacement contre le mal, il faut savoir intérioriser la
guerre pour vaincre en soi le mal. Il faut mener la guerre la plus dure, qui est la guerre contre soi-méme. J'ai mené cette
guerre. Pendant des années et des années. Elle a été terrible. Mais maintenant, je suis désarmé. Je n'ai plus peur de
rien, car "l'amour chasse la peur". Je suis désarmé de la volonté d'avoir raison, de me justifier en disqualifiant les autres.
Non, je n'ai plus peur. Quand on n'a plus rien, on n'a plus peur. "Qui nous séparera de I'amour du Christ?"» Oui, la
tentation, comme I'a écrit Origene, «fait du croyant un martyr ou un idolatre».

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



