Warning: getimagesize(images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg): failed
to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg): failed
to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

10 Décembre

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image
‘images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg’
There was a problem loading image

‘images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg’

Thomas Merton

THOMAS MERTON 1915-1968 moine

Le soir du 10 décembre 1968, Thomas Merton, moine trappiste de l'abbaye américaine de Gethsémani, meurt a
Bangkok, foudroyé par un ventilateur défectueux. Ainsi s’achevait dans un accident banal un itinéraire humain et spirituel
qui n'avait jamais rien d0 au hasard ni a la superficialité.

Merton était né en 1915, a Prades, dans les Pyrénées, de parents protestants : son pére était néozélandais et sa mére
ameéricaine. La mort précoce de sa mére et les fréquentes absences de son pére avaient habitué Thomas a la solitude. I
eut treés vite la sensation, toujours plus évidente, d’étre un étranger au milieu des jeunes de son age.

Merton accomplit ses études en Angleterre et, a la mort de son pére, il partit pour I'’Amérique dans la Columbia University
; 1a il essaya de traduire les fruits de son laborieux pélerinage intérieur en enseignant la littérature et en s'attelant a
I'écriture d’'ceuvres littéraires. Mais ce sera seulement dans sa rencontre avec le christianisme, quand il consentira a sa
vocation monastique survenue trois ans apres qu'il eut recu le baptéme, que Thomas Merton trouvera la forme de vie
capable de donner des racines et des ailes a son amour de la solitude.

Devenu trappiste, et aprés plus de dix années de vie cachée, Merton se voit soudainement considéré comme un
symbole de la vie contemplative, du fait de son autobiographie spirituelle, La nuit privée d’étoiles, qui le fait connaitre
dans le monde entier.

Il éprouve pourtant peu de penchant pour la célébrité qu’'on lui manifeste et passe les derniéres années de sa vie en
ermite, pour se rendre apte, dans une plus grande solitude, a élargir son coeur jusqu'a témoigner compassion et
sollicitude pour toutes les souffrances humaines. L'enceinte de son ermitage était ainsi devenue I'espace ou il pouvait
étre le gardien de tous ses freres, puisqu'il faisait tomber, dans la priere et avec la force de son intériorité, les murs les
plus épais qui séparent les hommes.

Lecture

Je crois que le chrétien est quelqu’un qui sacrifie la demi-vérité pour sauver la vérité tout entiere, qui laisse tomber une
notion incompléte et imparfaite de la vie pour une vie intégrale et structurellement accomplie. Entrer dans ce mode de vie
n'est pas le but du voyage, mais le seul commencement. Le grand voyage vient ensuite : une exploration anxieuse et
parfois pleine de danger. Parmi tous les chrétiens le moine est — il devrait au moins I'étre — le mieux expérimenté de ces
explorateurs. Son voyage le conduit a travers déserts et paradis pour lesquels il n'existe pas de carte. Sa vie le méne en
d’étranges régions de solitude, de dépouillement, de joie, de perplexité et de stupeur.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseassisi.it//https://boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg
https://boseassisi.it//https://boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni_spiritualita/2005Merton/fotothomas-merton-.jpg

La tache du moine et de garder vivante dans le monde contemporain I'expérience contemplative et de laisser ouverte
pour 'homme technologique de notre temps la possibilité de retrouver intégrale son intériorité la plus profonde.

Si nous voulons vivre en moines, nous devons tout faire pour comprendre ce qu’est effectivement la vie monastique. Il
nous faut tenter d’atteindre les sources d’ou jaillit la vie. Il nous faut connaitre nos racines spirituelles, pour étre capables
de les enfoncer au plus profond de notre terre.

Mais la vocation monastique est un mystere. Il n’est donc pas possible d’en épuiser I'expression dans une formule claire
et concise. C’est un don de Dieu et nous ne la comprenons pas quand nous la recevons, puisque tous les dons de Dieu,
les dons spirituels surtout, ont en soi quelque chose de son intimité et de son mystére. Dieu se révelera a nous dans le
don qu'il nous fait de notre vocation, mais il le fera par étape.

Thomas Merton

KARL BARTH 1886-1968 pasteur réformé

Ce méme 10 décembre 1968, Karl Barth, pasteur de I'Eglise réformée suisse et I'un des plus grands théologiens du XXe
siécle, acheve la trajectoire de sa vie terrestre.

Karl Barth est né a Bale en 1886 ; aprés des études a Berne, a Berlin, a Tubingen et a Marburg, il devint pasteur a
Geneéve, puis a Safenwil, en Argovie. Dés le début, il s’engagea avec ardeur dans les questions sociales, au point
d'adhérer au parti socialiste et de prendre une part active a ses travaux. Puis face a la montée du nazisme, il fut parmi
les principaux animateurs de I'Eglise confessante d’Allemagne. En exil & 'université de Bale, il s’adonnera dés 1935 et
jusqu’a ses derniers jours, a I'écriture de sa colossale Dogmatique ecclésiale.

Née du souci concret d’annoncer I'Evangile, la théologie de Barth fut, dans le sillage de saint Anselme et de
Kierkegaard, une tentative d’expliquer la foi a partir de I'expérience de la foi méme. Barth était convaincu, en effet, que
'annonce chrétienne ne vient pas comme une réponse aux angoisses de 'homme, mais qu’elle nait au contraire de
I'écoute d'un Dieu qui est le centre irradiant de la théologie : c’est Dieu, en Christ, qui a l'initiative du dialogue avec
’lhomme. Mais précisément parce qu’elle s’est révélée en Christ, l'initiative de Dieu implique désormais I’homme dans sa
vocation et sa totalité : ce sera le théme de ses grandes conférences de 1956 consacrées a « 'humanité de Dieu ».
Poussé par ces convictions, Karl Barth continua a précher — comme une conséquence de I'écoute obéissante que
I'homme doit & Dieu — & la fois le devoir de s’engager pour refaire I'unité entre les Eglises du Christ, et le devoir de lutter
en faveur de tout homme victime du péché, de l'injustice ou de la violence.

A sa mort, des chrétiens de toutes les Eglises et de tous continents, venus nombreux pour ses obséques, voulurent lui
témoigner leur reconnaissance pour le témoignage que, par sa vie tout entiére, il avait rendu au Seigneur.

Lecture

N’étions-nous pas sur le point d’oublier que la divinité du Dieu vivant — et c'était bien a celle-la que nous pensions — n'a
de signification et de force que dans le contexte de son histoire et de son dialogue avec 'homme et ainsi dans sa
relation avec lui ?0ui — et c’est précisément la le point, en de¢a duquel il est interdit de reculer - : il s’agit de la relation de
Dieu avec 'homme, relation fondée, décidée, limitée et ordonnée par Dieu lui-méme et lui seul, souverainement. C’est
ainsi seulement qu’elle se réalise et qu'on peut la connaitre. Mais c’est donc bien d’'une relation qu’il s'agit entre Dieu et
’homme. Dieu ne révele pas ce qu'il est, sa divinité par conséquent, dans le vide d’'une existence qui se suffit a elle-
méme ; il devient au contraire le partenaire de 'homme (un partenaire supérieur, bien entendu) et c’est dans ce rapport
gu'il existe, parle et agit. Celui qui se comporte de cette facon est le Dieu vivant. La liberté dans laquelle il agit est sa
divinité. Elle est cette divinité qui, comme telle, a aussi le caractére d’'une humanité. C'est sous cette forme seulement
gue la divinité de Dieu doit étre décrite par rapport a cette théologie du passé, c’est-a-dire sous une forme positive et
sans que l'on rejette, par conséquent, la part de vérité qu'il est impossible de lui dénier, méme quand on a percé a jour
toutes ses faiblesses. Bien comprise, la divinité de Dieu inclut donc son humanité.

Karl Barth, L’humanité de Dieu

Les Eglises font mémoire...
Catholiques d’occident : Eulalie de Mérida (llle-IVe s.), vierge et martyre (calendrier mozarabe)

Coptes et Ethiopiens (ler kiyahk/tahsas) : Elie (IXe s. av. J.-C.), prophéte ; Pierre d’Edesse, évéque de Gaza (Eglise
copte-orthodoxe) ; Clément (ler-lle s.), évéque de Rome (Eglise copte-catholique)

Luthériens : Heinrich Ziitphen (+1691), témoin jusqu’au sang a Dithmarschen

Maronites : Mennas et ses compagnons (+env.313), martyrs

Orthodoxes et gréco-catholiques : Mennas, Hermogene et Eugraphe, martyrs

Syro-occidentaux : Philoxéne de Mabboug (+523), évéque ; Behnam et Sarah de Perse (IVe s.), martyrs.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



