L'arte di accogliere le famiglie nel lutto -
Osservatore Romano 1 giugno

Stampa
Stampa

Monastero di Bose
Ufficio Nazionale per i beni culturali ecclesiastici e I'edilizia di culto — Cei
Consiglio Nazionale Architetti, Pianificatori, Paesaggisti e Conservatori

XV CONVEGNO LITURGICO INTERNAZIONALE
ABITARE
CELEBRARE
TRASFORMARE

processi partecipativi tra liturgia e architettura
BOSE, 1-3 giugno 2017

Osservatore Romano 1 giugno 2017
di Louis-Marie Chauvet

Prima di essere la casa di Dio (i templi pagani erano la casa del dio e contenevano la statua che lo rappresentava), una
chiesa é la casa della Chiesa, cioé del popolo di Dio. Popolo di Dio: ecco una delle immagini che e riemersa nel concilio
Vaticano Il per designare la Chiesa, immagine che, a differenza di quella paolina di «corpo di Cristo» & largamente
estensibile: di un corpo o si € membra o non lo si &€, non c’é via di mezzo; parlare di un popolo permette di abbracciare
una realta piu ampia.

Ora, questo popolo di Dio & per I'appunto molto diversificato: diverso non solo per cultura e lingua, ma per il suo
posizionamento nella fede. Ciascuno, di conseguenza, deve poter trovare il proprio posto nell’edificio-chiesa, sentirsi
accolto e anche, in certo modo, avere la sensazione di essere atteso per il semplice fatto che il Dio del vangelo attende e
accoglie ciascuno cosi com’e, quale che sia il punto in cui si trova, come ama sottolineare cosi frequentemente Papa
Francesco. Nel “corpo di umanita” di Cristo, che sia attuale (i cristiani) o semplicemente virtuale (I'insieme dellumanita),
ciascuno deve poter trovare il suo posto. Questo deve evidentemente ripercuotersi sulla qualita della celebrazione dei
funerali. Ora, questa qualitd dipende innanzitutto dalla qualitd dell'accoglienza e dell'accompagnamento delle persone
che richiedono tale cerimonia.

Vorrei parlarvi a partire dalla mia pratica pastorale in una parrocchia di ventiduemila abitanti nella periferia parigina in cui
si celebrano circa settantacinque funerali I'anno. Nella nostra équipedi accompagnamento delle famiglie in lutto siamo
guattro, tre laici e io, che sono preshitero. Poiché la messa propriamente detta € celebrata raramente in questa
occasione per il fatto che la stragrande maggioranza dei defunti non erano o non erano piu praticanti, e spesso da molto
tempo, e che il rapporto della loro famiglia con la fede cristiana é diventato spesso molto debole, il pit delle volte potrei
anche non mettermi in gioco in quanto prete, e questo tanto piu per il fatto che le tre persone che assicurano questo
compito lo fanno con tutta la cura che ci si potrebbe augurare da un punto di vista pastorale e spirituale.

Eppure, almeno tre volte su quattro sono presente accanto a una di loro. C'@ un motivo pastorale: fa parte essenziale
dello sforzo che abbiamo intrapreso da qualche anno per «andare nelle periferie», come domanda Papa Francesco. Le
cosiddette periferie, in questo caso, non abbiamo bisogno di andarle a cercare, vengono da noi in quest'occasione e,
oserei dire, vengono da molto lontano rispetto alla fede cristiana.

La maggioranza di queste persone non hanno altro elemento di identita cristiana che qualche vago ricordo del
catechismo imparato durante I'infanzia; i loro figli, oggi adulti, molto spesso non sono battezzati o, comungue, non hanno
ricevuto una catechesi. A mio avviso, sarebbe un peccato (come fa purtroppo la maggior parte dei preti oggi in Francia)
non approfittare di questa opportunita col pretesto che, poiché dei laici possono svolgere questo incarico, i preti non
devono pil occuparsene. Personalmente, e questo costituisce, al di la della motivazione personale, la ragione
propriamente teologica del mio atteggiamento, io rifiuto questo aspetto concorrenziale. E un pensiero tipicamente

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#
https://boseassisi.it//#

clericale, centrato sul potere: «Se lo possono fare loro, allora non c’é bisogno che entri in gioco anch’io».

Questo non corrisponde affatto a cid che padre Yves Congar chiamava non molti anni orsono la «corresponsabilita
differenziata» tra ministeri ordinati (preti e diaconi) e ministeri dei laici! Una corresponsabilita suppone che non si

sostituisca un termine all’altro ma che, al contrario, si cooperi ciascuno in home della sua missione (questo si chiama

partenariato). Del resto, se si restringe il campo di esercizio del ministero presbiterale nel’ambito di cid che é

sacramento nel senso stretto del termine, non si finisce per sostenere una gia inquietante “sovra-sacerdotalizzazione™?

La “consolazione” (paréklisis, 2 Corinzi 1, 4-5) non costituisce una delle dimensioni del ministero presbiterale?

Affinché la celebrazione nell’edificio-chiesa sia vissuta come evangelicamente buona da parte di partecipanti che, come
ho gia ricordato, si trovano alla periferia in rapporto alla Chiesa, occorre innanzitutto offrire loro una buona accoglienza.
E offrire loro una buona accoglienza non significa soltanto accettarli umanamente cosi come sono, ma posare su di loro
un riflesso dello sguardo di Cristo, e dunque accogliere la particella di Regno che pud giungerci attraverso di loro, perché
anch’essi sono amati da Dio, anche per loro Cristo ha dato la sua vita, anche in loro opera lo Spirito. Ricordiamo su
guesto tema le stupende affermazioni del Vaticano II: il mistero pasquale «vale non solamente per i cristiani, ma anche
per tutti gli uomini di buona volonta, nel cui cuore opera invisibilmente la grazia. Cristo infatti € morto per tutti e la
vocazione ultima dell’'uomo é effettivamente una sola, quella divina, percido dobbiamo ritenere che lo Spirito santo dia a

tutti la possibilita di venire a contatto, nel modo che Dio conosce, col mistero pasquale» (Gaudium et spes 22).

Evidentemente questo richiede una conversione dello sguardo sulle persone. Ma tale conversione permette aperture
sperimentate centinaia di volte. La postura di chi € accolto si lascia chiaramente modellare in qualche modo da quella di
chi accoglie. L'apertura risponde all'apertura. A una “contrazione” di chi accoglie corrisponde una “contrazione” di chi
accolto. E quando si adotta una postura che, pur rimanendo gentile, & fondamentalmente contratta, quando dunque
guesto genere di incontri risultano poco felici, non si pud fare un buon lavoro pastorale. Come potrebbero le persone
accogliere qualcosa della buona novella quando la relazione & cosi tesa? Del resto, dov’e la qualita evangelica di questo
comportamento? Non riflette piuttosto il desiderio di potere di chi accoglie invece del riflesso dello sguardo benevolo del
Dio del vangelo: il padre del figlio prodigo, il pastore alla ricerca della pecora perduta, il padrone che ricompensa gli ultimi
arrivati tanto quanto gli operai della prima ora?

Beninteso, se anzitutto occorre saper accogliere, bisogna anche offrire la possibilita di progredire. La benevolenza
umana e cristiana dell'accoglienza non significa che ci si dovrebbe sottomettere al desiderio delle persone accolte, le
quali, animate da rappresentazioni di Dio spesso poco cristiane, e incapaci o diventati incapaci di padroneggiare la
grammatica elementare dei riti liturgici, hanno bisogno di essere guidate. Tutto sta nel guidarle in maniera evangelica.
Cosi come c'e un’arte di celebrare, c’é un’arte di accompagnare, che e altrettanto complessa, se non ancora di pid,
rispetto alla prima.

La cosa piu importante in tale questione sta nella qualita della relazione: il contenuto teologico di quello che sono indotto
a dire nel corso della relazione in quanto prete &€ meno importante del modo in cui lo dico. Il teologo che io sono, tuttavia,

non € affatto indotto a minimizzare la qualita di questo contenuto ma lo subordina alla qualita dell'incontro. In altre
parole, € la teologia della sua pastorale che € qui in gioco.

In genere passo la prima ora dell'incontro insieme con un laico dell’équipead ascoltare, innanzitutto, il racconto della vita
del defunto fatto dai suoi parenti. Inutile dire che questo momento & importantissimo perché € in questo ascolto che si
costruisce la relazione che permettera di dire qualche cosa della Buona Notizia. Sia ben chiaro, sto parlando della buona
notizia del vangelo e non di idee teologiche o regole morali. La mia missione, in questa circostanza, non € quella di
correggere storture teologiche o di impartire lezioni di morale, ma € quella di essere un testimone che permette alle
persone di attingere alla fonte dell'«acqua viva». O, per utilizzare un’altra immagine giovannea, la mia missione & quella di
permettere alle persone di gustare qualche cosa del vino nuovo e inebriante di Cana, non un vino che, con il pretesto di
adattarsi alle persone, € tagliato con acqua a tal punto da diventare una bevanda insapore; come potrebbe una bevanda
simile generare in quelle persone il desiderio del vangelo?

Certamente I'adattamento alle persone accolte &€ una necessita pastorale e occorre che questo adattamento sia fatto con
intelligenza. Non si tratta assolutamente di neutralizzare in un modo o nell'altro la straordinaria novita del Dio del
vangelo, cioé un Dio che ha perduto la sua “autoritaria” superbia perché &€ Amore (cfr. 1 Giovanni 4), amore per ciascuno
fino a perdere la vita (croce); amore per ciascuno perché é in se stesso amore (relazioni trinitarie). In compenso, occorre
vigilare sulla quantita di questa novita inaudita che le persone possono assorbire; una quantita eccessiva farebbe girar
loro la testa o li farebbe ammalare! Sono personalmente convinto della pertinenza delle parole di Papa Francesco a
guesto proposito: «Quando si va all'essenziale, tutto si semplifica». E a questo essenziale & piuttosto facile andare
qguando ci si fonda semplicemente su alcuni riti fondamentali dei funerali: il canto d’addio, i riti cosi semplici e belli della
luce, I'incenso, I'acqua battesimale... Insomma, io faccio una breve “mistagogia” prima della celebrazione.

In seguito lascio la famiglia con un membro dell’équipeper una seconda ora, e a volte di piu, per preparare nel dettaglio
la celebrazione: scelta delle letture, intenzioni della preghiera universale e cosi via. E I'occasione per ulteriori confidenze.
Molti testimoniano che il fatto di non trovarsi pitu con un prete, in quanto rappresentante ufficiale della Chiesa e anche,
certamente, di trovarsi con un laico, soprattutto forse quando si tratta di una donna, costituisce un plusvalore nella
relazione e questo favorisce grandemente il clima della celebrazione liturgica qualche giorno piu tardi.

La pastorale € innanzitutto una questione di relazioni. Riprendendo le ben note categorie di John Langshaw Austin
sull'atto del parlare si puo dire che essa non € tanto d’ordine “locutorio” (il contenuto di cid che viene detto) ma piuttosto

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



d’ordine “perlocutorio” (I'effetto morale o spirituale che produce sulle persone) e soprattutto d’ordine “illocutorio”: «Chi
sSono io per voi, signora, signore» e «chi siete voi per me». Cio che & piu determinante & questo rapporto tra le posizioni di
chi accoglie e di chi & accolto; un rapporto di stima e di rispetto per le persone che si manifesta nella qualita dell’ascolto,
un ascolto cordiale del racconto della vita che vi viene raccontata, spesso a frammenti. Storia spesso complessa; non
siamo tutti «invischiati in storie», come dice il bellissimo titolo dell'opera di Wilhem Schapp? Quando, grazie a questo tipo
di relazioni, le persone si sentono veramente accolte, possono accogliere a loro volta qualche cosa del vangelo come
Parola di un amore che salva. Si potrebbero rileggere ovviamente alcuni famosi incontri di Gesu come quello della
samaritana (cfr. Giovanni 4); & la qualita di questo incontro che nella donna trasforma un “bisogno” di qualcosa in
“domanda” di qualcuno: il bisogno immediato di acqua (la donna «lascio la sua anfora») trasformato in domanda
dellacqua viva” che é Gesu stesso in quanto “Salvatore”. E alla fine € dentro di lei che zampilla la fonte di quest'acqua
viva. L'accoglienza pastorale delle persone che chiedono un rito di passaggio come i funerali deve poter permettere,
anche se il tempo €& poco, di far loro gustare qualcosa di questa trasformazione che fa vivere!

Ho parlato dei funerali in chiesa. Avrei potuto evocare altri riti di passaggio, quali il battesimo dei bambini o il matrimonio.
In ciascuna di tali circostanze € possibile, ne sono convinto tanto a motivo della frequente pratica pastorale quanto sulla
base della teoria teologica, aprire una domanda di rito su un itinerario di senso: senso cristiano, certamente, e credo che
la mia insistenza precedente su questo tema l'abbia dimostrato, ma anche senso umano. Non si pud celebrare nella
liturgia 'umanita del Dio divino rivelato in Gesu senza crescere noi stessi in umanita. Vi & motivo di pensare, guardando
all'uscita dalla chiesa i volti delle persone che vi hanno celebrato un rito di passaggio o ascoltando le poche parole che
accompagnano il loro sorriso, che esse escano da questo luogo pitu umane di come sono entrate, e anche piu cristiane!
Non per questo ricominceranno a partecipare all’eucaristia domenicale o alla vita della comunita parrocchiale, ma anche
se il pastore se lo augura, non & questo che ha di mira.

Il pastore punta su quel passo verso il Dio del vangelo che I'evento religioso ha permesso loro di fare. Per il resto, si
ricorda di non essere altro che un servo che non ha fatto se non quello che doveva fare (cfr. Luca 17, 10), atteggiamento
evangelico di spossesso di sé che lo libera e gli permette di vivere nel rendimento di grazie.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



